

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

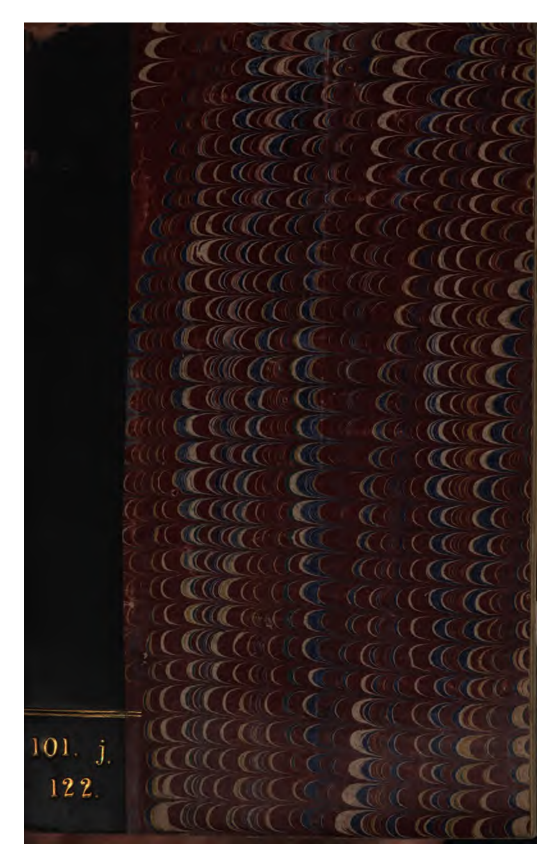
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

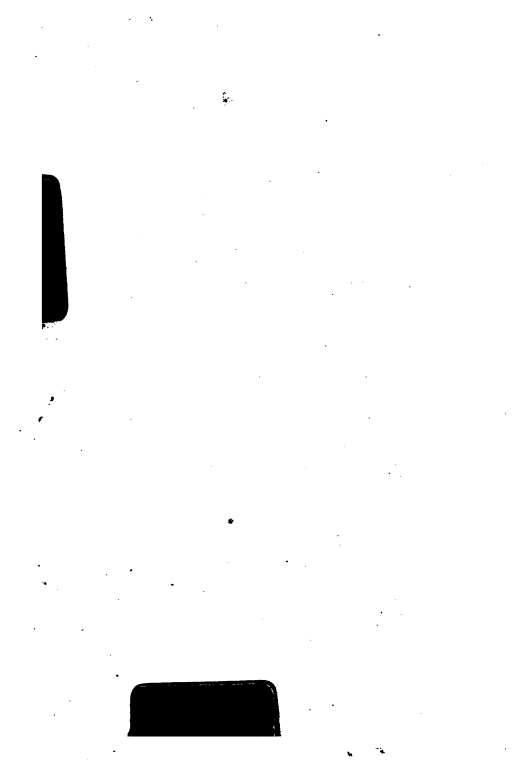
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





-

ba <sup>™1</sup>16 16

. ۲ . . . 

• . • • •

-2

--

## **DISSERTATIO**

QUÅ

# BARNABAE EPISTOLA

## INTERPOLATA DEMONSTRETUR

AUCTORE



25

#### CAROLO HEYDECKE

SEMINARII HOMILETICI GUELFERBYTANI SODALI, PASTORE DESIGN. NEGENBORNENSI ET AMELUNIBORNENSI.

BRUNSVIGAE.

. HARALD BRUHN.

101

1874.

1...122

-. · • .

Viro summe venerando, illustrissimo, doctissimo

## Guilielmo Hille

theologiae doctori, monasterii amelunxbornensis abbati, duci Brunsvigae a consiliis ecclesiasticis, directorii seminarii homiletici guelferbytani sodali, commendario prioris classis ordinis Henrici Leonis etc.

#### die festissimo quem munere suo theologico per quinque decennia deo adjuvante feliciter functus celebrat

hoc quantulumcunque

gratae mentis documentum pia veneratione dedicat

auctor.

**,** • • . . 

De qua agitur hoc opusculo sententia, nostram Barnabae epistolam interpolatam esse, primum defensa et argumentis superstructa est a me in scripto, quo institui quaestionem: "De ratione quae intercedit inter epistolam Barnabae et epistolam ad Hebraeos", a facultate theologica lipsiensi concertationi instituendae anno MDCCCLXIX propositam. Quod scriptum quum.primo praemio publice ornatum atque a doctissimo summeque venerabili theologiae profes. lips. Tischendorfio litteris laudatum esset, in animum induxi, ut illam sententiam nova, ampliore et suptiliore exquisitione instituta certioribus argumentis firmarem. Hanc dissertationem ad examen pro ministerio subeundum consistorio ducat. brunsvic. summe venerabili traditam atque a viro doctissimo, amplissimo Hille laudatam pio animo huic illustrissimo viro dedico, ut festissimo ipsius die demonstret meam erga eum venerationem, reverenter eum orans, ut has mei studii primitias benevolus accipiat gratae meae mentis documentum.

Guelferbyti, die festi Pentecostes 1874.

Auctor.

,

-• ' •

· · ·

Scriptorum eorum, quae nomine: "opera patrum apostolicorum" nobis tradita sunt, nullum virorum doctorum oculos tantopere in se vertit, quantopere epistola, quae Barnabae nomen praefert; nullum, ad quod animum attendamus, dignius est. Verum nullum etiam tam diversa ratione dijudicatum est. Laudatum ab aliis et pro genuino scripto apostoli Barnabae habitum, spurium ab aliis rejectum et apostolo, qui spiritu sancto plenus fuisse dicitur, minime dignum est existimatum. Quam enim epistolam patres ecclesiastici: Clemens Alexandrinus, Origenes, Eusebius, Hieronymus viro apostolico Barnabae tribuendam esse comprobaverunt, hanc viri docti recentiores fere omnes apostolo Barnabae abjudicaverunt. Postquam enim Hefele Barnabae epistolae authentiam defensam nostris adhuc temporibus ab Henkio (De epistolae, quae Barnabae tribuitur, authentia, Jen. 1827), Rördamo (Commentatio de authentia epistolae Barnabae, Hafniae 1828), Frankio (Guerike et Rudelbach: Zeitschrift für luth. Theol. 1840 fasc. 2) tam subtili inquisitione quam gravibus argumentis impugnavit (Hefele: Das Sendschreiben des Apostels Barnabas aufs Neue untersucht, übersetzt und erklärt, Tübing. 1840 pag. 147-195; cf. Hefele: patrum apost. opp.; edit. quart. Tubg. 1845. proleg. XII. sq.), nullus vir doctus propugnator authentiae exsti-Ab interpolatore eam corruptam esse quidam suspicantes tit. epistolae fidem servare conati sunt. Quae suspitio jam ab Js. Vossio (epist. gen. 8. Ignat. Martyris etc. Amst. 1646. pag. 317) et Clerico (hist. eccl. pag. 474: "brevem crediderim initio fuisse hanc epistolam et simplicem, sed ab interpolatore corruptam, ut carins veniret") commota nostra aetate a D. Schenkelio argumentis superstructa est (Theol. Studien und Critiken 1837, II. Band pag. 652 sq). At et haec sententia Schenkelii, qui capita I-VI et XIII-XIV apostolo Barnabae tribuenda esse, reliqua omnia capp. VII-XII et XV-XXI ab interpolatore quodam adjecta esse defendit, ab Hefelio gravibus argumentis refutata est (Tübinger theol. Quartalschrift Jahrg. 1839 Heft 1 pag. 50-108. et: Das Sendschreiben des Apost. Barnab. pag. 196-215) et viris doctis Hilgenfeldio, Volkmaro, Müllero, Weizsäckero, aliis approbantibus superata in oblivione jacet. Schenkelius et ipse, quam parum ponderis haberent ea, quae ad firmandam suam sententiam protulit, intellexisse videtur, quoniam ad refutationem hefelianam

non respondit. Videtur mihi quidem merito contradictum esse cum rationi, qua Schenkelius spurias partes a genuina epistolae parte separandas censuerit, tum ipsi etiam argumentationi, qua suam sententiam stabilire conatus sit. Attamen epistolam nostram subtiliter perscrutatis nobis persuasum est; sententiam schenkelianam ipsam, nostram Barnabae epistolam interpolatam esse, nullam dubitationem habere. Quod hanc sententiam certioribus argumentis stabilire possumus, non mediocriter debemus inventioni codicis sinaitici, quippe in quo textum graecum nostrae Barnabae epistolae, cujus capita I-V (usque ad verba: avio; iavio; iavio; iavio; interp

Summam inquisitionis nostrae ut brevibus primum constituamus, explicare nos conaturos esse denuntiamus, nostrae epistolae capita I—IV et XIII—XXI genuinam apostoli Barnabae epistolam continere, reliqua capita V—XII ab interpolatore quodam interjecta esse.

Hanc sententiam nostram ut magis perspicuam reddamus, et quid nobis videatur de discernendis spuriis epistolae partibus a genuinis continua serie disputemus, sententiarum ordinem totius epistolae breviter primum perlustremus.

Consilium suum in conscribenda epistola noster hoc fuisse declarat: cap. I, v.  $5^*$ ): iva metà tỹs  $\pi$ lotews úmŵr telelar exyte rai tỳr yrŵoir: ut cum fide vestra perfectam habeatis et scientiam.  $\nabla$ . 6:  $\tau \rho la$  our doymatá dotiv ruplou Lung dixlo, doyn rai telos (ita duce vetere interprete legendum esse cum Hilgenfeldio probo; corrupte et confuse codex sinait: ζωη πιστις ελπις αρχη και τελος ημων και δικαιοσυνη κρισεως αρχη και τελος αγαπη ευφροσυνη και αγαλλιασεως εργων εν δικαιοσυναις μαρτυρια): tres igitur (ουν i. e. quum ad perfecte vivendum scientia quoque necessaria sit) Domini constitutiones sunt: spes vitae, initium (sc. vitae i. e.  $\pi i \sigma \tau i \varsigma$ ) et perfectio (sc. vitae i. e. yvõois). Quarum duas priores (ζωής  $i\lambda\pi i\varsigma$  et  $\zeta \omega \eta \varsigma$   $d\varrho \chi \eta$ ) lectoribus esse, quum scriptori persuasum esset (cf. v. 4: ὅτι μεγάλη πίστις και άγάπη (fides efficax diligendi) έγκατοικεί ἐν ὑμίν ἐλπίδι ζωής αὐτοῦ), tertiam adjicere voluit constitutionem sc. yvoor, qua scientia perfectam redderet vitam fide inchoatam (cf. cap. II, 2 et 3:  $\tau \eta \varsigma$  our  $\pi i \sigma \tau \epsilon \omega \varsigma \eta \mu \omega \nu \epsilon d\sigma i \nu$ βοηθοί φόβος και ύπομονή τα δε συμμαχούντα ήμιν μακροθυμία και έγχράτεια. τούτων μενόντων τα πρός χύριον άγνως συνευφραίνονται αύτοῖς σοφία, σύνεσις, ἐπιστήμη, γνῶσις). Haec scientia petitur ex divinis revelationibus: cap. 1, v. 7: Eyráquotev yaq nuiv ό δεσπότης διά των προφητών τα παρεληλυθότα καί τα ένεστωτα καί τών μελλόντων δούς απαρχάς ήμιν γνώσεως (cf. cap. II, 4): aperuit enim nobis Dominus per prophetas universam salutis institutionem:

<sup>\*)</sup> Sequimur in afferendis locis partitionem capitum in J. G. Mülleri de nostra epistola commentario propositam (J. G. Müller: Erklärung des Barbr. Ein Anhang zu de Wette's exèg, Handbuch zum N. T. Leipzig, Hirzel 1869).

res praeteritas (1à παρελελυθότα i. e. veterem salutis oeconomiam, qua regnum suum praemonstraret, cf. v. 6: [wijs ilnis) et res instantes (τὰ ἐνεστῶτα i. e. res quas regno suo instituto (cf. v. 6: ζωης ἀρχή) respiciendas poneret, cf. cap. IV, 1: δει οἶν ήμᾶς περί τῶν ἐνεστώτων ἐπιπολύ ἐρευνῶντας ἐκζητειν τὰ δυνάμενα ήμας σώζειν et cap. XVII; έφ' όσον ην έν δυνατή και άπλότητι δηλώσαι ύμιν, έλπίζει μου ή ψυχή τη έπιθυμία μου μή παραλελοιπέναι μέ τι των ανηχόντων ύμιν είς σωτηρίαν ένεστώτων, ita cum text, vulg, lego) et rerum futurarum initia (τῶν μελλόντων anaqxal i. e. res, quales de consummata vita in regno millenario (cf. v. 6; ζωης τέλος) exspectandas daret, cf. cap. XVII: έαν γαρ περί των μελλόντων γράφω υμίν, ου μή νοήσητε, διά το έν παραβολαίς xeio 9as (conferatur infra). Has res ita ad effectum datas esse, ut Dominus loquutus sit, scriptor lectoribus sua argumentatione ostendere vult, qua demonstratione adverso illo tempore lactiores eos redditurum se esse putat: v. 7 et 8: wv rà xa9' Exaora βλέποντες ένεργούμενα, χαθώς έλάλησεν, ὀφείλομεν πλουσιώτερον και ύψηλότερον προσάγειν το βωμο αύτου έγω δε ούχως διδάσκαλος, αλλ' ώς εΐς έξ ύμων ύποθείξω όλίγα, δι ών έν τοις παρούσιν εύφρανθήσεσθε cf. cap. II, 1.

Ergo, his verbis scriptorem argumentationis dispositionem proposuisse, mihi quidem videtur. Hanc quomodo persequutus sit videamus.

Prima<sup>o</sup> argumentationis pars, qua disserturum se esse scriptor denuntiavit, quemadmodum in rebus praeteritis per prophetas patefactis vera Christianorum Deum colendi ratio praemonstrata sit, capite II. ita instituta est, ut ex ipsis Domini verbis disputetur, instituta judaica: sacrificia, sabbata, jejunium, qualia a Judaeis acta et celebrata sint, talia Deo non probata fuisse; constitutum fuisse a Deo, ut ea nova Domini Jesu Christi lege abrogarentur (cap. II, 4-6). Quare cap. II, 7-10 ex iis, quae de sacrificiis, et cap. III. ex iis, quae de jejunio scripta sint, demonstratur, Christianorum Deo sacra faciendi et jejunandi rationem jam a prophetis Deo probatam pronuntiatam esse. Itaque ipsa jam lex judaica ad novam quandam legem spectasse scriptori videbatur; attribuit religioni judaicae in divina salutis institutione locum praeparandi ad veram Christianorum religionem ejusque vim in eo posuit, ut palam faceret, qua via homines ad Deum accedere possent: cap. II, 9: or huir leyes, 9 elw n huãs buolos πλανωμένους έχείνοις ζητείν, πώς προς άγωμεν αυτώ. Quam ob rem ea, quae in sacris libris scripta leguntur, scriptori partim ad Judaeos referenda videbantur, partim ad Christianos; ad illos ea, quibus doceretur, religiones judaicas, quia minime placerent Deo, abrogandas esse, ad hos ea, quibus doceretur, qua verissima ratione Deus vellet, ut coleretur: cap. III, 1: Λέγει οὖν πάλιν περί τούτων πρός αὐτούς κ. τ. λ. ν. 3: πρός ήμᾶς δὲ λέγει κ. τ. λ. — Tali modo quum cap, II. et III. ex Domini revelationibus disputatum sit, quae spiritualia sacrificia et jejunia ut fierent Deus

voluerit, eadem argumentandi ratione disputari exspectamus de sabbatis; nam ne horum quidem celebrandorum rationem Judaeis usitatam Deo probatam esse scriptor supra: cap. II. 5 jam denuntiaverat. Quare quum miramur, quod ineunte capite IV. ad secundam jam argumentationis partem, qua de rebus instantibus ex revelationibus prophetarum lectoribus lumen se allaturum esse scriptor supra dixit, transitur (cap. IV, 1; dei our huãs negi tor ένεστώτων έπιπολύ έρευνῶντας έκζητειν τὰ δυνάμενα ήμας σώζειν), tum maxime miramur, quod exspectatam illam de sabbatis rem in extrema didactica epistola — qua continentur capita I-XVII videlicet capite XV. disputatam eamque eadem, quam in capp. II. et III, adhibitam videmus, argumentandi ratione perductam reperimus. Hujus didacticae epistolae capp. XIII-XVI, cum quod ad rem, tum quod ad argumentandi rationem attinet, ad primam dissertationis partem convenire mihi videntur, non ad se-Nexu cum antecedentibus carent; nam cum Schenkelio cundam. consentio, caput XIII. cum capite XII, antecedentibus, non cohaerere. Perspicuum est hoc non tam ex eo, quod in cap. XIII. nova quaedam disputatio introducitur (ita Schenkelius), quam ex ea ratione, qua hanc introductam et peractam videmus. Nescio enim quo jure scriptor cap. XIII, l'significationibus: obros ó  $\lambda \alpha \delta s = -m$  ó  $\pi \rho \omega \sigma s \sigma s$  et: els  $\eta \mu \tilde{\alpha} s \eta$  els exelvous uti possit, nisi in antecedente jam argumentatione eandem rationem distinguendi inter populum Judaeorum et Christianorum adhibuerit. Hanc vero in antecedentibus capitibus frustra quaeras.

Quod caput XIII. ut contextu cum antecedentibus capitibus caret, ita optimum et verborum et cogitationum nexum cum cap. III. praebet. Qui enim scriptor in exstremo capite III. docuit, praevidisse Deum misericordem, quomodo in simplicitate crediturus esset populus, quem comparavisset in dilecto suo filio (cap. III, 6: είς τούτο οὖν, ἀδελφοί, ὁ μαχρόθυμος προβλέψας, ὡς ἐν ἀχεραιοσύνη πιστεύσει ό λαός, δν ήτοιμασεν έν τῷ ήγαπημένφ αὐτου, προεφανέρωσεν ημιν περί πάντων, ίνα μή προςρησσώμεθα ώς έπήλυτοι τω έχείνων νόμω), idem cap. XIII. sq. composite demonstrare pergit, hunc populum christianum typis figurisque per patres, Abrahamum, Isaaccum, Jacobum (cap. XIII) et per Mosem (cap. XIV) factis praemonstratum esse populum haeredis. Ita de instituta re ordine deducens quaerit: Videamus igitur, utrum hic populus haeres sit, an ille prior, et utrum testamentum ad nos, an ad illos pertineat cap. XIII, 1: "Idouner our, el obros ó λαός κληρονομεί ή ο πρώτος και εί ή διαδήκη είς ήμας ή είς έκεινους. Conferas hanc in rem potissimum: cap. XIII, 1; ούτος ό λαός et: εἰς ἡμᾶς (i. e. Christiani) cum cap. III, 6: ὁ λαός, ὄν ήτοίμασεν έν τῷ ήγαπημένω αὐτοῦ et: προεφανέρωσεν ήμῖν; item cap. XIII, 1: ἢ όπρῶτος et: ἢ εἰς ἐχείνους (i. e. Judaei) cum cap. III, 6: τῷ ἐκείνων νόμφ.

Hac quaestione capitibus XIII. et XIV. absoluta scriptor eadem, qua in capp. II. et III. usus est, argumentandi ratione pergit explicare: capite XV: quo spirituali modo sabbatum celebratum Deus voluerit. Cujus celebrationem Deo probatam in sanctitate pectoris positam esse postquam praeclare explanavit. eodem et ipso praeclaro modo capite XVI. explicare pergit, Deum se cultum velle non in quovis templo manibus facto, sed in templo humani animi regeneratione et sanctificatione in nomine Domini aedificato (conferatur infra). Hac argumentatione per capp. II-III et XIII-XVI constituto ordine progressa scriptor lectoribus aperit, quae de rebus praeteritis ad ecclesiam christianam spectantibus manifestata esse sibi videantur. Haec prima dispositionis pars, postulandum esse mihi quidem videtur, ut excipiatur secunda parte, in qua de revelationibus prophetarum ad res instantes spectantibus acturum se esse scriptor supra dixit. His de rebus in nostro capite IV. scriptorem egisse apparet cf. cap. ΙΥ, 1: Δει ούν ήμας περί των ένεστώτων επιπολύ έρευνώντας έχζητεϊν τα δυνάμενα ήμας σώζειν. Hoc caput ab initio in eodem in quo nunc legatur loco positum fuisse nego. Nam id in loco esse probanti tibi demonstrandum est, insequentia capita omnia eadem re disputata et eadem ratione disputandi adhibita cum hoc capite juncta esse (conferatur infra). Quum autem appareat, de rebus instantibus non disputatum esse nisi in cap. IV (cf. v. 3-5; v. 9 sq. conferatur infra), nec tamen ad aliam rem disputandam transiturum se esse in insequentibus capitibus scriptor indicaverit, haec secunda argumentationis pars mihi videtur non disputationi capitis V. sq. praeposita fuisse, sed locum habuisse in extrema epistola. Hoc enim capite IV. totam didacticam quam vocant epistolae partem (sc. capp. I-XVII) absolutam esse, elucet non minus ex multis adhortationibus in hoc capite allatis et in capitis ultima potissimum parte cumulatis (cap. IV, 1-3; 9-14), quam ex eo modo, quo in extremo capite IV. ad exordium epistolae respicitur cunctaque disputatio breviter comprehenditur. Conferas hanc in rem cap. IV, 11: ίνα έν τοις διχαιώμασιν αύτοῦ εὐφρανθώμεν cum cap. I, 2: μεγάλων μέν όντων και πλουσίων των του θεου διχαιωμάτων — ύπερευφραίνομαι (coll. v. 8); conf. cap. IV, 11: γενώμεθα πνευματικοί cum cap. I, 2: δωρεας πνευματικής, χάριν είλήφατε. ν. 3: διο και μαλλον συγχαίρω έμαυτφ, έλπίζων σωθηναι, ότι άληθώς βλέπω έν ίμιν έκκεχυμένον άπο τοῦ πλουσίου τῆς ἀγάπης κυρίου πνεῦμα ἐφ' ὑμῶς (coll. v. 5); item conferas cap. IV, 9: διο προς έχωμεν έν ταῦς ἐσχάταις ἡμέραις ούδεν γάρ ώφελήσει ύμας δ πας χρόνος της πίστεως ύμων, έαν μή νῦν ἐν τῷ ἀνόμφ καιρῷ καὶ τοῦς μέλλουσιν σκανδάλοις, ὡς πρέπει υίοις θεου, αντιστώμεν, ίνα μή σχη παρείσδυσιν ό μέλας et v. 13: προς έχωμεν, ίνα μήποτε έπαναπαυόμενοι ώς κλητοί έπικαθυπνώσωμεν ταις άμαρτιαις ήμων και ό πονηρός άρχων λαβών την καθ' ήμῶν έξουσίαν απώσηται ήμας από της βασιλείας του κυρίου cum cap. II, 1: Ήμερῶν οὖν οὐσῶν πονηρῶν καὶ αὐτοῦ τοῦ ἀντενεργούντος έχοντος την έζουσίαν, όφείλομεν έαυτοϊς προςέχο ντες έχητεϊν τα δικαιώματα κυρίου et v. 10: ακριβεύεσθαι ουν όφείλομεν, άδελφοί, περί της σωτηρίας ήμῶν, ϊνα μη ό πονηρός. παρείσδυσιν πλάνης ποιήσας έν ήμιν έχσφενδονήση ήμας άπό της ζωής ήμων; conferas etiam cap. IV, 1: φύγωμεν ουν τελείως άπὸ πάντων των ἔργων τῆς ἀνομίας, μήποτε χαταλάβη ἡμᾶς τὰ ἔργα της ανομίας cum cap. XV, 7: ούχέτι ούσης της ανομίας et cf. cap. IV. 1: μισήσωμεν την πλάνην τοῦ νῦν καιροῦ cum cap. XIV, 5: χαρδίας παραδεδομένας τη της πλάνης άνομία et cf. cap. IV, 11: γενώμεθα πνευματικοί, γενώμεθα ναὸς τέλειος τῷ θεφ cum cap. XVI, 6 sq. v. 10: τουτ' έστιν πνευματικός ναός οίκοδομούμενος τφ χυρίφ. Quibus cognitis qui animadverterit, quanto studio scriptor, quae lectoribus curae cordique esse voluerit, in extremo capite IV. commonuerit (cf. iteratam formulam:  $\pi \rho \circ \sigma \epsilon$ χωμεν v. 9 et 13 et 14; cf. potissimum v. 14: έτιδε χάχεινο, adelgol pov, voeire), is non dubitabit, quin scriptor hoc nostro capite IV. argumentationis suae finem fecerit, ipsius Domini dicto concludens: προσέχωμεν, μήποτε πολλοί κλητοί, όλίγοι δε εκλεκτοί εύ-อะิวิเอี้แะง.

Hac disputatione, quae  $\pi\epsilon \varrho i \tau \tilde{\omega} r i rest inscribitur, quum$ scriptor non de rebus praesentibus solis egisset, sed ad initiajam futurorum prospexisset (cf. cap. IV, 3—5), nihil earum reruminstantium, quae ad lectorum salutem spectarent, omisisse sibivideri potuit, et vaticinia praenuntiare nolens, quod lectores nonde ipsis rebus futuris instituerit, in epilogo ita se excusare: cap. $XVII: Eg' ösov <math>\tilde{\eta}$ r èr durat at at diatoris dylwsau suiter excusare: cap. XVII: Eg' ösov  $\tilde{\eta}$ r èr durat at at diatoris dylwsau suiter excusare  $\tilde{\eta}$   $\psi v \chi \eta$   $\tau \eta$  ètersuuta mou m  $\eta$   $\pi a \varrho a \lambda \epsilon \lambda \circ s \pi \epsilon r as m \epsilon \tau s \tau \tilde{\omega} r drat craw$  $vuiter els suitera, érestútar. Edr yàq <math>\pi \epsilon \varrho i$  tor  $\nu \epsilon \lambda \lambda$  ort  $\omega r y \varrho$ ágos vuite, où m y vojonte, dud to èr magaßolais xeisdas.

Vides ergo, quam bene congruant ea, quae demonstraturum se esse scriptor in procemio denuntiaverit: cap. I, 7: ἐγνώφισεν γὰρ ἡμῖν ὁ δεσπότης διὰ τῶν προφητῶν "τὰ παφεληλυθότα" καὶ "τὰ ἐνεστῶτα" καὶ "τῶν μελλόντων δούς ἀπαφχὰς ἡμῶν γνώσεως" (noli negligere, scriptum non esse: καὶ τὰ μέλλοντα, sed: καὶ τῶν μελλόντων δοὺς ἀπαφχὰς ἡμῶν γνώσεως) cum iis, quae disputasse se scriptor in epilogo indicaverit, si quidem probas argumentationem ita processisse, sicuti nobis probatum est.

Haec didacticae epistolae argumentatio concluditur verbis:  $\tau \alpha \overline{\nu} \alpha \mu i \nu \sigma \overline{\nu} \omega \sigma_{\nu}$ , quibus verbis omnibus codicibus probatis apparet, scriptorem ad aliam quandam explicationem spectasse. Ad novam quandam expositionem transiturum se esse quum scriptor in insequenti capite XVIII. indicaverit:  $M \epsilon \tau \alpha \beta \tilde{\omega} \mu \epsilon \nu \delta i \pi \alpha i i j \epsilon \tau \epsilon \rho \alpha \nu$   $\gamma \nu \omega \sigma \iota \nu \alpha i \delta \iota \delta \alpha \chi \eta \nu$ , patet, hanc alteram, quam paraeneticam vocant interpretes, totius scripti partem cum priore parte cohaerere. Hanc non solum nexu verborum, sed etiam contextu sententiarum junctam esse cum iis capitibus, quae contextu juncta esse hactenus exposuimus, apertum erit comparanti hos paraeneticae partis locos cum his simillimis locis partis didacticae; cap. XVIII, 1:  $M \epsilon \tau \alpha \beta \omega \mu \epsilon \nu \delta i \pi \alpha i \epsilon \phi^{\prime} \epsilon \epsilon \epsilon \rho \alpha \nu \gamma \nu \omega \sigma \iota \nu \pi ai \delta \iota \delta \alpha \chi \eta \nu cum cap. I, 5;$  έσπούδασα κατά μικρόν ύμιν πέμπειν, ίνα μετά της πίστεως ύμων τελείαν έχητε και την γνώσιν. cf. cap. XVIII, 1: Όδοι δύο είσιν διδαχής και έξουσίας, η τε του φωτός και ή του σκότους cum cap. IV, 10: μισήσωμεν τελείως τα έργα της πονηρας όδου. cf. cap. XVIII, 2: ό δε ἄρχων καιρού του νύν της άνομίας cum cap. IV, 9: έἀν μὴ νῦν ἐν τῷ ἀνόμφ καιρῷ ἀντιστῶμεν, ἵνα μὴ σχῆ παρείσ-δυσιν ὁ μέλας ν. 13: καὶ ὁ πονηρὸς ἄρχων, λαβὼν τὴν καθ ἡμῶν έξουσίαν απώσηται ήμας από της βασιλείας του χυρίου (col. cap. XXI, 1: ό γάρ ταῦτα ποιῶν ἐν τῆ βασιλεία τοῦ θεοῦ δοξασθήσεται). cf. cap. XIX, 8: ὅσον δύνασαι ὑπέρ τῆς ψυχῆς σου άγνεύσεις et v. 10: ἢ διά τών χειρών σου έργάση είς λύτρωσιν άμαρτιών σου cum cap. XIV, 6: λυτρωσάμενον ήμας έχ του σχότους έτοιμάσαι έαυτφ λαόν άγιον (col. cap. XV, 7: auto) ayuao 9 évres πρώτον); cf. cap. XIX, 9: ayaπήσεις ώς χόρην τοῦ ὀφθαλμοῦ σου πάντα τὸν λαλοῦντά σοι τὸν παραχαλέσαι χαὶ μελετῶν εἰς τὸ σῶσαι ψυχὴν τῷ λόγφ cum cap. ΧΫΙ, 10: δ γάρ ποθών σωθήναι βλέπει ούχ είς τον άνθρωπον, άλλά είς τόν έν αύτῷ κατοικοῦντα καλ λαλοῦντα. cf. cap. XIX, 10: καλ έκζητ ή σεις καθ' έκαστην ήμέραν τα πρόσωπα των άγίων et v. 12: ού ποιησεις σχίσμα, είρηνεύσεις δε μαχομένους συνάγων cum cap. IV, 10: μή καθ' έαυτούς ενδύνοντες μον άζετε ώς ήδη δεδικαιωμένοι, άλλ' έπι το αύτο συνερχόμενοι συνζητειτε περι του χοιν η συμφέροντος cf. cap. XIX, 11: γνώση δέ, τίς ό του μισθοι χαλός άνταποδότης et cap. XXI, 1: όγα ο ταυτα ποιών έν τη βασιλεία του θεου δοζασθήσεται ό έχεινα έχλεγόμενος μετά των έργων αύτου συναπολείται. διά τούτο άνάστασις, διά τούτο άντα πόδοσις et v. 3: έγγὺς ό χύριος και ό μισθός αύτοῦ et cap. XIX, 10: μνησθήση ήμεραν κρίσεως νυκτός και ήμερας cum cap. IV, 12: ό κύριος απροσωπολήπτως χρινεί τόν χόσμον. Έχαστος χαθώς εποίησεν χομιείται. έαν η αγαθός, ή δικαιοσίνη αύτου προςηγήσεται αύτου έαν η πονηρός, ο μισθός της πονηρίας έμπροσθεν αυτού et cum cap. XIV, 9: καλέσαι ένιαυτόν κυρίου δεκτόν και ήμέραν άναποδόσεως; cf. cap. ΧΧΙ, Ι: καλέν ουν έστιν, μαθόντα τα δικαιώματα κυρίου, όσα προγέγραπται, έν τούτοις περιπατείν et v. 5: γνώσιν τών διχαιωμάτων αύτοῦ cum cap. II, 1: ἀφείλομεν ἑαυτοῖς προςέχοντες έχζητεϊν τὰ διχαιώματα χυρίου et cap. IV, 11: φυλάσσειν άγωνιζώμεθα τὰς ἐντολάς αὐτοῦ, ῖνα ἐν τοῖς δικαιώμασιν αὐτοι εύφρανθώμεν et cap. XVI, 9: ή σοφία των δικαιωμάτων, αί έντολαί της διδαχής (cf. cap. XVIII, 1: έφ' έτέραν γνώσιν χαί didagriv odoi duo eloiv didagns). cf. cap. XXI, 5: o de 9eos, o tou παντός χόσμου χυριεύων, δώη ύμιν σοφίαν, σύνεσιν, επιστήμην, γνώσιν των δικαιωμάτων αὐτοῦ, ὑπομονήν cum cap. II, 3: τούτων (cf. v. 1 et 2) μενόντων τα πρός χύριον άγνως συνευφραίνονται αύτοῦς σοφία, σύνεσις, επιστήμη, γνῶσις. cf. cap. XXI, 3: έγγυς γάρ ή ήμέρα έν ή συναπολείται πάντα τω πονηρώ. έγγυς δ κύριος και δ μισθός αύτοῦ cum cap. IV, 3; το τέλειον σκάνδαλον ηγγικεν (col. cap. XV, 5). cf. cap. XXI, 9: διο μαλλον έσπούδασα γράψαι ἀφ'ών ἠδυνήθην εἰς τὸ εύφρᾶναι ὑμᾶς cum cap. I, 5: ἐσπούδασα κατὰ μτκρὸν ὑμῖν πέμπειν (col.cap. I, 8).

Qui loci quum evidentissime inter se congruant, similis vero convenientia paraeneticae partis cum iis, quae adhuc restant, capitibus (capp. V—XII) omnino non exstet, contra Schenkelium, qui paraeneticam epistolae partem (sc. capp. XVIII—XXI) ab interpolatore quodam adjectam esse defendit, perbene confirmatur nostra sententia, nostram Barnabae epistolam continuatione serieque sententiarum cunctam continori, si secundum eam, quam in procemio denuntiatam reperimus, dispositionem capita I—III et XIII—XVI et IV et XVII—XXI inter se connectenda censemus.

Disputantibus nobis, capita V—XII ad propositam illam dispositionem referri non posse, explanandum nunc est, quam aliam viam rationemque argumentandi ea capita sequi nobis videantur.

Caput V. cum antecedentibus comparanti id caput et nexu · et contextu cum antecedentibus capitibus carere perspicuum erit; nullo enim unquam antecedente capite quidquam reperimus, ad quod disputationem, quam cap. V seq. explicatam legimus, dico: Dominum Jesum Christum ad redimendos homines pati necesse fuisse, referre possimus. Quae quamquam ita sunt, ne nova quidem haec disputatio introducta, sed velutsi de passione Christi supra jam disputatum sit, ita adjuncta est: Els rouro yao uneurer ό χύριος παραδούναι την σάρχα είς χαταφθοράν, ίνα χ. τ. λ. Hinc ergo patet, hanc disputationem non in loco esse. Quaeritur, ad quid melius asseratur. Hanc in rem probanda est nostra sententia, caput V. sequentia ad supplendas sententias capitis XIV. composita esse. Hoc eo probatur, quod unaquaeque sententia capitis XIV. in capite V. completa et in insequentibus capitibus VI-XII argumentis superstructa est. Argumentatio cap. XIV, 1 sq., Judaeos testamentum patribus promissum non acceptum habuisse: v. 1: Ναί. άλλα την διαθήχην ην ώμοσεν τοις πατράσι δούναι τῷ λαῷ εἰ δέδωκεν, ζητώμεν δέδωκεν αὐτοὶ δὲ οὐκ ἐγένοντο ἄξιοι λαβεῖν διὰ ras augorías avror in capite V. seq. explicatione completa est, Judaeos merito in sempiternum rejectos esse: v. 4: léyes dè ή yoaqú Ούχ αδίχως έχτείνεται δίχτυα πτερωτοίς. τουτο λέγει ότι διχαίως άπολειται άνθρωπος, δς έχων δδοι δικαιοσύνης γνωσιν έαυτον είς όδον σκότους αποσυνέχει. v. 11 et 12: ϊνα το τέλειον των άμαρτιών άναπεφαλαιώση τοις διώξασιν έν θανάτω τους προφήτας αύτου. ούπουν εις τουτο υπέμεινεν. λέγει γάρ ο θεός την πλήγην της σαρκός αύτου, ότι έξ αύτων Όταν πατάξωσιν τόν ποιμένα έαυτων, τότε σχορπισθήσεται τα πρόβατα της ποίμνης (conferatur infra). Sententia capitis XIV, 4, Dominum Christianis testamentum dedisse patiendo pro iis: v. 4: αυτός δε ό χύριος ήμιν έδωχεν είς λαόν χληρονομίας, δι ήμας υπομείvaç in cap. V. fusius ita explicata est, ut quaestio instituatur, cur necessarium fuerit, Dominum pati: v. 1: Els τουτο γαο ύπέμεινεν ό χύριος παραδούναι την σάρχα είς χαταφθοράν, ίνα τη άφέσει τών άμαρτιών άγνισθωμεν ό έστιν έν το αίματι του δαντίσματος αύτου. γεγραπται γώρ περί αύτου κ. τ. λ. ν. 5: έτι δε και τουτο, άδελφοί μου

εί ό χύριος ύπεμεινεν παθείν περί της ψυχης ήμιον -- V. 6: πώς ουν ύπέμεινεν ύπό χειρός άνθρώπων παθείν; μάθετε ×. τ. λ. cf. v. 12: ούχουν είς το υτο ύπέμεινεν ν. 13: αύτος δε ήθε λησεν ο υτως παθειν. έδει γάρ, ίνα έπι ξίλου πάθη x. τ. λ. (conferatur infra). Locus cap. XIV, 5 sq., quo refertur, Dominum in terris apparuisse. ut homines a tenebris liberaret, novumque sanctum populum sibi pararet, completus est in capite V. demonstratione, cur Dominum apparere et carnem induere necesse fuerit; qui si non carne indutus in terras venisset, non vitae, sed perniciei hominibus quippe qui ne solem quidem, opus manuum ejus. fuisset, aspicere valentes ejus ipsius adspectum sustinere non potuissent: v. 10: εἰ γὰρ μη ἦλτεν ἐν σαρκὶ, πῶς ἂν ἐσώθησαν οἱ ὄνθρωποι βλέποντες αυτόν, οί γε τον μέλλοντα μή είναι ηλιον, έργον τών χειρών αύτου ύπάρχοντα, βλέποντες ούχ Ισχύουσιν είς τας άχτινας αύτου άντοφθαλμησαι ούχουν ό υίός του θεου είς τουτο ήλθεν έν σαρχί (coll. v. 7 et 11; conferatur infra). Locus cap. XIV, 4, quo praestantia novi foederis prae vetere ex principatu Christi domini prae Mose ministro demonstrata est, in capite V. expositione completus est, quanto elatior dominus sit; esse eum ipsum dominum orbis terrarum, mediatorem omnium rerum et creandarum et creatarum, creatorem terrae, solis, siderum etc. cf. cap. XIV. 4: Μωϋσής θεράπων ων έλαβεν, αυτός δε ό χύριος ήμιν έδωχεν (cf. v. 5: xυρίου Ίησοῦ, αὐτὸς φανείς v. 7-9), cum cap. V, 5: εἰ δ χύριος ύπέμεινεν παθείν περί της ψυχης ήμων, ών παντός του χόσμου χύ-Qios, φ είπεν ό θεός από καταβολης κόσμου Ποιήσωμεν αν**θρωπον κατ' είκόνα και καθ'** δμοίωσιν ήμετέραν v. 6: οί προφήται άπ' αύτοῦ ἔχοντες την χάριν εἰς αὐτὸν ἐπροφήτησαν χ. τ. λ. (cf. v. 10. conferatur infra). Hae sententiae in capite V. brevibus prolatae insequentibus capitibus VI-XII argumentis ita firmatae sunt. ut necessitatem incarnationis et passionis Domini apertis Dei verbis et multis typis figurisque praemonstratam esse ostendatur, et Judaeorum animi caecitas in perspiciendis his typis figurisque atque obstinatio in curandis veris Dei mandatis declarentur (vid. infra).

Itaque quum non dubium esse possit, quin haec quoque explicatio capitum V—XII proprio argumento contineatur, oritur disceptatio, qua re hoc argumentum a dispositione in cap. I, 7 nuntiata ita abhorreat, ut ab uno scriptore tractatum esse non possit.

Quod priusquam explicamus respondebimus interroganti, quo factum sit, ut quod supplementum putemus, id annexum sit ad locum, ubi non habeamus quo referatur. Ponis, quod suppleatur, id adjungi ad eam argumentationem, ad quam firmandam suppletum sit. Hanc in rem judico, supplementum (cap. V—XII) subjunctum fuisse capiti XIV., si ab eodem, qui caput XIV. scripserit, scriptore compositum esset hanc ob causam, ut eo sententiae capitis XIV. argumentis confirmarentur. Si vero haec capita conscripta esse probas ab alio quodam scriptore, qui id potissimum egerit, ut adjecta ea esse dissimularet, non miraberis, quod ea argumentationi ei, ad quam supplendam concepta esse videantur, non postposita, sed praeposita vides. Ita sententia nostra probatur, interpolatorem supplementum suum ante caput XIII, posuisse, quippe quod caput cum capite XIV. arcte cohaerere ei appareret. Eo factum erat, ut didacticae epistolae partis tria capita (nostra capita I—III) supplementum antecederent, quinque capita (nostra capita XIII—XVI et IV.) sequerentur. Quo interjectio supplemento quum dispositionis partes tam impari modo pertractatas esse appareret, ut prima pars quindecim capitibus contineretur, pars secunda uno tantum capite ultimo (sc. IV.), atque interpolator supplementum cum epistola optime commiscuisse arbitraretur, si in ipsam mediam epistolam id posuisset, adjunxit ultimum didacticae epistolae caput (sc. nostrum caput IV. cf. supra pag. 11) ad caput III; quo evenit, ut quatuor capita supplementum antecederent, quatuor sequerentur. Nexu verborum snpplementum cum antecedentibus his capitibus conjunxisse sibi videbatur, si incunte sua argumentatione dispositionem ex capite I, 7 repetens ad antecedentem dissertationem de rebus praeteritis (capp. II. et III.) et de rebus instantibus (cap. IV.) tractatam respicientem se effingeret. Quam ob rem verba capitis V, 3: ourουν υπερευχαριστείν δφείλομεν τφ χυρίφ, δτι και τα παρεληλυθότα ήμιν έγνώρισεν, καί έν τοις ένεστώσιν ήμας έσόφισεν, και είς τα μέλλοντα ούκ ¿ouèv doúveros ab interpolatore inserta esse suspicor. Contextum rerum optimum restituisse sibi videbatur, si eandem argumentationem, ex qua in capite XIV. eas sententias, quas supplevit, deductas esse vidit: cap. XIV, v. 1-3 supplemento quoque praeponeret. Explicatio enim, quae in medio capite IV. legitur: v. 6 -9: συνιέναι οὖν ἀφείλετε. έτι δὲ καὶ τοῦτο ἐρωτῶ ὑμᾶς κ. τ. λ. . . . γράφειν έσπούδασα έγώ περίψημα ίμῶν hanc ad rem ab interpolatore interjecta esse mihi videtur. Nam primum quidem haud scio, quomodo probetur, eundem scriptorem de re eadem iisdem fere verbis bis disputasse. Deinde contextum sententiarum capitis IV. his versibus interruptum esse nemo negabit; verba enim noni versus: διο προςέχωμεν έν ταις έσχάταις ήμέραις x. τ. λ., quae hoc loco non habent, quo referantur, versui quinto adjungenda esse apparet. Tum miror, cur nostro jam loco de eadem re disputetur, quam explicaturum se esse scriptor ineunte demum capite XIII. et XIV. indicat, ubi continua cogitationum serie hanc rem tractat. Denique minime placet, qua ratione hoc loco hanc disputationem et introductam et conclusam videamus; interpolator enim hos versus eo modo cum capite IV. copulavit, ut novam quandam explicationem incipere simulans in principio et exitu árgumentationis quendam modum dicendi in antecedentibus capitibus repertum imitaretur; quam ad rem conferas verba capitis IV, 6: "Er, de xal rouro equiro vuas ws els es vuor cum capite I, 8: ws els es ύμῶν ὑποδείζω όλίγα; verba capitis IV, 6: ίδίως δε και πάντας άγαπών ύπερ την ψυχήν μου cum cap. I, 4: και πάντως άναγχάζομαι κάγω είς τούτο άγαπαν ύμας ύπες την ψυχήν μου; verba capitis IV, 6: προςέχειν νύν έαυτοῖς καί μή όμοιοῦσθαί τισιν ἐπισωρεύοντας ταῖς άμαρτίαις ύμῶν cum cap. IV, 2: μη δωμεν τη έαυτων ψυχη άνεσιν ώστε έχειν αὐτην έξουσίαν μετά άμαρτωλῶν και πονηρων συντρέχειν, μήποτε όμοιωθώμεν αύτοις; item conferas verba nimis modeste dicta capitis IV, 9: πολλά δὲ θέλων γράφειν, οὐχ ώς διδάσκαλος, ἀλλ ώς πρεπει ἀγαπῶντι ἀφ' ὦν ἔχομεν μη ἐλλιπεῖν (coll. cap. XVII) γράφειν έσπούδασα (coll. cap. I, 5: μέρος τι μεταδοῦναι ἀφ' οὖ ἕλαβον... ἐσπούδασα κατὰ μέκρον ὑμῖν πέμπειν) ἐγ ώ πε ρ ίψημα ὑμῶν cum verbis sincere dictis capitis I, 8, ubi scriptor ineunte explicatione lectotoribus professus est, se eos docturum esse, non tamquam si esset eorum magister, sed tamquam ex iis unus: iyod de ouy de διδάσχαλος άλλ΄ ώς εἶς ἐξ ὑμῶν ὑποδείξω ὀλίγα, δι' ὧν ἐντοῖς παρούσιν εύφρανθήσεσθε (animadvertas in hoc loco legi: έν τοῖς  $\pi a \rho o \tilde{v} \sigma v$ ; his de rebus praesentibus quum interpolator in capite IV. disputatum esse videret, bene ad haec verba respicientem se effingere potuit); similem interpolatoris nimiam dicendi modestiam legimus cap. VI, 5: Άπλούστερον ύμιν γράφω, ίνα συνιήτε, έγω περίψημα της άγάπης ύμων et cap. IX, 9: Ουδείς γνησιώτερον έμαθεν απ' έμοῦ λέγον αλλα οἶδα, ὅτι ἄξιοι έστε ὑμεῖς.

Bene ergo confirmatur sententia nostra, capita V—XII ad supplendos capitis XIV versus 4—9 scripta esse, hac sententia, capitis IV versus 6—9 ex capite XIV, 1—3 interjectos esse eam ob causam, ut supplementum V—XII cum praeposito capite IV. connexum esset *eadem* argumentatione, ex qua sententiae capitis XIV. deductae erant (sc. v. 1—3).

Hactenus quum in primis constituerimus, quae in epistola partes genuinae et quae interjectae esse, et quapropter hae partes, sicuti positas eas nunc habeamus, ita positae esse nobis videantur, disputabimus nunc, quibus argumentis has epistolae partes ab uno scriptore compositas esse negemus. Hanc disputationem confecerimus, si multas et maximas inter has epistolae partes diversitates exstare demonstraverimus, quae alio modo nullo explicari possint, nisi has partes a diversis scriptoribus, diverso scribendi consilio atque modo, diverso tempore compositas esse judicemus. Hanc explicationem ita agemus, ut eam, quam pro genuina habeamus, partem in omnibus notam judaeo-christianam prae se ferre demonstremus, contineri eam argumento et ratione disputandi, ex quibus pateat, eam compositam esse a scriptore christiano ex Judaeis converso ad lectores et ipsos ex Judaeis conversos; eam contra partem, quam interpolatam ducamus (cap. V-XII), a scriptore christiano ex Ethnicis converso ratione disputandi Judaeis infestissima conscriptam esse.

De quibus hic disceptatur quaestiones apud viros doctos tantopere in controversia sunt, ut ne una quidem omnium adhuc absoluta sit. Quae ab aliis probantur, ea ab aliis improbantur. Alii contendunt, epistolam a scriptore judaeo--christiano confectam esse ad societatem et ipsam judaeo-christianam (ita Hefele

Heydecke, Dissertatio.

2

vid. Sendschr. pag. 129 ff.), defendunt alii, tribuendam eam esse scriptori ethnico-christiano, qui conscripserit ad Christianos ex Ethnicis conversos (ita Hilgenfeld, Apost. Väter pag. 32 ff. et Heberle, vid.: Stud. d. würt. Geist. 1846 XVIII, 1. pag. 32 ff.), alii illos inter se conciliaturi volunt, scriptam eam esse ad societatem judaeo-christianam cum Ethnico-christianis commixtam (ita Weizsäcker, vid. Zur Critik des Barbr. pag. 5 ff. et J. G. Müller vid.: Erkl. des Barbr. pag. 11 ff.). Hinc quum jam pateat, in epistola et alia adesse, quae ad hanc, et alia, quae ad illam sententiam statuendam moveant, nihil vani agere videbimur demonstrare conaturi, unam epistolae partem — sc. eam quam genuinam putamus — a scriptore christiano ex Judaeis converso, alteram — sc. eam, quam interpolatam ducimus — ab Ethnico-Christiano quodam conscriptam esse. Quam sententiam ut continua argumentatione firmemus, primum exponamus, quid hanc in rem nobis videatur de epistolae re argumentoque.

Viri docti in eo consentiunt, scriptoris consilium in componenda epistola fuisse disputandi, instituta judaica Christianis nihil jam valere (vid. Menardi judicium in: J. B. Cotelerii: Sanctorum patrum qui temporibus apost. floruerunt opp. pag. 9b. Georgii Rosenmülleri: hist. interpretationis librorum sacrorum pag. 45. cf. Hefele: Sendschr. pag. 130; Hilg.: Apost. Väter pag. 37; Weizsäcker: pag. 12; Müller: pag. 8). Hoc argumentum qua ratione pertractatum sit, ea Hefelio videbatur planum fieri, epistolam ad lectores Judaeo-Christianos datam esse (Hefele: Sendschreiben pag. 129 sq.). Hilgenfeldius contra disputavit (Hilg.: Apost. Väter pag. 35). Haec controversia non componitur, nisi illud argumentum a duobus scriptoribus diverso disputandi consilio et ratione pertractatum esse censemus. Itaque demonstrare conabimur, scriptorem Judaeo-Christianum genuinae partis epistolae a partibus Judaeo-Christianorum disputantem hoc argumento lectores Judaeo-Christianos voluisse docere, religiones judaicas ab ipsis quoque administratas nova Domini Jesu Christi lege abrogates esse (xaraqyeiv) - ex qua significatione: "abrogationis" jam patet, eas ex ejus judicio valuisse usque ad Christi tempora — cf. cap. II, 6: ταῦτα οὖν κατήρησεν, ίνα ό καινός νόμος τοῦ κυρίου ήμιῶν Ίησοῦ Χριστοῦ, ανευ ζυγοῦ ανάγκης αν, μη άνθρωποποίητον έχη την προσφοράν. cap. XVI, 2: άλλα πως λέγει χύριος χαταργών αὐτόν; μάθετε), scriptorem vero Ethnico-Christianum adjectae partis epistolae a parte antejudaica argumentantem adversarios observationem institutorum judaicorum omnibus Christianis necessarium postulantes oppugnare voluisse demonstratione, instituta judaica ne ullius unquam veritatis fuisse, nec aliam vim habuisse, nisi quibus Christus ejusque regnum typice praemonstrarentur (conferatur infra). Itaque interpretum sententiam, scriptorem epistolae illo argumento voluisse oppugnare judaizantes i. e. Christianos eos, qui religionem christianam Judaeis solis destinatam esse rati instituta judaica Christianis

observanda postularent, et argumentatione sua lectores arcere, quominus judaizantium doctrinae faventes ad observationem horum institutorum reverterentur, comprobo quod ad *interpolatam epistolae partem* attinet (conferatur infra), quod ad genuinae epistolae partem rejicio.

Epistolae auctori illum errorem impugnandum non fuisse, ex epistolae procemio jam elucet; unde tantum abest, ut is lectores periclitantes viderit, in religionem judaicam recidere, ut eos de abundantia magnarum et multarum virtutum abunde praedicet: "Supra modum, inquit, exhilaror beatis et praeclaris spiritibus vestris quod sic naturalem gratiam accepistis" (cap. I, 2). "Propter quod plurimum gratulor mihi speranti liberatum iri, quia vere video in vobis infusum spiritum ab honesto fonte Dei" (cap. I, 3). "Ideo et ego cogor diligere vos super animam meam, quia magnitudo fidei et dilectio habitat in vobis et spes vitae illius" (cap. 1, 4).

Auctor guum persuasum habeat, se ex quo tempore lectoribus praesens concionatus sit, in percipienda doctrina christiana profecisse, intelligentiam suam cum lectoribus communicare eorumque fidem in scientia ponere voluit: cap. I, 3<sup>b</sup>: πεπεισμένος ούν τούτο και συνειδώς εμαυτά ότι εν υμίν λαλήσας πολλά επίσταμαι ύτι έν έμοι συνώδευσεν έν όδο διχαιοσύνης χύριος χ. τ. λ. ν. 5: λογισάμενος ούν τουτο ότι έαν μελήση μοι περί υμών του μέρος τι μεταδοῦναι ἀφ' οῦ ἕλαβον, ὅτι ἔσται μοι τοιούτοις πνεύμασιν ὑπηρετήσαντι είς μισθόν, έσπούδασα κατά μικρόν ύμιν πέμπειν, ίνα μετά της πίστεως ύμῶν τελείαν ἔχητε καὶ τἦν γνῶσιν. Ergo instituere voluit lectores rebus christianis iisque quum essent Christiani ex Judaeis conversi (conferatur infra), qui religiones judaicas administravissent, ex verbo divino planum facere, non Judaeorum, sed spiritualem Christianorum cultum veram Dei esse et Deo gratam venerationem. Hanc rem eo consilio lestoribus explicaturum se esse noster affirmat, ut eorum animos adverso illo tempore laetiores reddat: cap. I, 8: iyw dè oùy ws didaoxados, add' ws eis it ίμων ύποδείξω όλίγα, δι ων εν τοις παρούσιν εύφρανθήσεσθε. Itaque tempora eaque adversa ad inquirenda decreta divina ei ansam dederunt. "Quum dies sint nequissimi," ineunte sua argumentatione affert, "et adversarius habeat hujus saeculi potestatem, debemus attente inquirere decreta Domini" (cap. II, 1). Ergo non errores quidam ad scribendam epistolam eum moverunt, sed quaedam calamitates. Quae quales fuerint ex cap. XVI perspicitur, ubi eadem ratione, qua capitibus II et III et XV sacrificia (cap. II), jejunium (cap. III), sabbata (cap. XV) abrogata esse demonstrata sunt, abolitio cultus templi ex ejus eversione declaratur (conferatur infra). Hanc eversionem novissimis diebus esse eventuram quum promissum esse auctor afferat: cap. XVI, 5: λέγει γάρ ή γραφή και έσται έπ' έσχάτων των ήμερων κ. τ. λ. - και εγένετο καθ' & ελήλησεν κύριος (conferatur infra), et novissimos hos dies appropinquasse dilucide eloquatur: cap. IV, 3

2\*

τό τέλειον σκάνδαλον ήγγικεν κ. τ. λ. et cap. XXI, 3: έγγυς γ α ρ ή ήμερα, εν ή συναπολείται πάντα τῷ πονηρῷ, ἔγγυς ὁ κύριος xal o µ109 os avrov (coll. cap. XV, 4 et 5), bene firmatur nostra sententia — quam argumentis superstructam videas infra epistolae auctorem haud multo post excidium Hierosolymo-rum epistolam scripsisse eo consilio, ut, quod hoc excidio patefactum esse ipsi videretur, videlicet: religionem judaicam abrogatam esse, id ex Domini decretis per prophetas palam factis confirmaret. Noluit igitur auctor quosdam homines oppugnare, qui aliter atque ipse docerent, sed studuit animos lectorum formidolosis eventibus populi judaici excitatos et territos (cf. cap. IV, 14) sedare et lactiores reddere (cf. cap. I, 8 b: di wv iv tois παρούσιν εύφρανθήσεσθε. cap. IV, 11 b : ίνα έν τοις δικαιώμασιν αύτου εύφρανθώμεν. cf. cap. XVII) explicatione, ex voluntate Dei constitutum fuisse, ut religio judaica abrogaretur religione christiana: cap. II, 6: ταῦτα (sc. instituta judaica cf. v. 4 et 5) οὖν κατήργησεν, ίνα ό καινός νόμος τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ἀνευ ζυγοῦ ἀνάγκης ών, μη άνθρωποποίητον έχη την προσφοράν. cap. XIV, 5: έφανερώθη δέ, ίνα χάχεινοι τελειωθώσιν ταις άμαρτήμασιν, χαι ήμεις δι' αὐτοῦ κληρονομούντες διαθήκην κυρίου Ίησου λάβωμεν κ. τ. λ. Verum videamus nunc, ex quibus potissimum locis iisque genuinae partis epistolae interpretes sententiam, scriptorem oppugnare judaizantes. deducant.

Affertur hanc in rem cap. III, 6, qui locus in codice sinaitico plane corruptus (cod.: ENVa ... ETERNOTOS TO EXIVOR VOLION) duce vetere interprete (qui vertit: ut non incurramus tamquam proselyti ad illorum legem) ita restituendus esse videtur: Els rovro ovr, άδελφοί, ό μακρόθυμος (80. θεός)....προεφανέρωσεν ήμιν περιπάντων, ίνα μή προςρησσώμεθα ώς επήλυτοι το εκείνων νόμω (conferatur Volkm.: Monumentum vetust. pag. 9). Müllerus interpretans, Deum haec omnia praenuntiasse, ne Christiani observatione legis judaicae proselyti religionis judaicae fierent, arbitratur, scriptorem hoc loco lectores Ethnico-Christianos monuisse, ne proselyti religionis judaicae fieri periclitarentur (Müller: pag. 94; conferatur Hilg.: Apost. Väter pag. 35). Respicienti mihi antecedentia, quibus expositum est, Deum per prophetas pronuntiasse, quomodo voluntatem suam lege judaica palam factam intelligi vellet, qua ratione a judaica plane remota sacra ipsi fieri (cap. II), jejunium celebrari (cap. III) mallet, illis verbis hic sensus inesse videtur: Pronuntiavit haec omnia Deus, ne nos (sc. Christiani; conferatur infra) tamquam (ne neglexeris vocem os, ex qua elucet, hoc loco translate dici) proselyti (de verbo ἐπήλυτοι vid. Müller: pag. 93) i. e. faventes judaicae rationi legem divinam intelligendi ct observandi, illabamur illorum legi i. e. legi judaice (falso) intellectae. Complectitur ergo his verbis scriptor suam explicationem ex Judaeorum ritu sacrorum et jejunii deductam, Judaeos veram voluntatis divinae intelligentiam non habuisse, datam eam esse Christianis; quorum sit, ut verum suum cultum Dei servent neve in judaicam rationem divinae voluntatis intelligendae et observandae recidant. Docet ergo scriptor hoc loco lectores, quae docere sibi proposuit, non oppugnat eos, qui aliter atque ipse docuerint.

Ad eandem rem adhibetur cap. IV, 1. Neque vero errores quidam hoc loco oppugnantur, sed vitia et injuriae exagitantur. Verba enim thy πλάνην του νυν καιρου non de errore judaizandi, ut Hefelio placet (Hefele: patrum apost. opp. vid. ad hunc locum), sed sicut antecedentem vocem avouta ethice dicta esse (ut nos dicimus: Verderbtheit der jetzigen Zeit vid. II. Petr. II, 18; conferatur Müller pag. 96: avoula im moralischen Sinne. Es sind die Sünden des Weges der Finsterniss cap. XVIII, 2), ex contextu liquet, quo lectores monentur, ut peccata (v. 1: quy our reλείως άπο πάντων των έργων της άνομίας (sc. Judaeorum), μήποτε καταλάβη ήμας τα έργα της ανομίας και μισήσωμεν την πλάνην του νυν καιρού, ίνα είς τον μέλλοντα αγαπηθώμεν) et peccatores (v. 2: μή δωμεν τη έαυτων ψυχη ανεσιν, ώστε έχειν αιτήν έξουσιαν μετά άμαρτωλών καί πονηρών συντρέχειν, μήποτε δμοιωθώμεν αυτοίς) caveant (vid. cap. IV, 9: έαν μή νῦν έν τῷ ἀνόμφ καιρῷ .... ἀντιστώμεν et cap. XVIII, 2: xaloov rov viv ths aroutas; conferatur Müller pag. 97: Von den Juden sowohl, als von den judaisirenden Judenchristen kann der Ausdruck nur in Beziehung auf ihre Sündhaftigkeit und Gottlosigkeit gesagt sein).

Eandem argumentationis vim interpretes attribuunt loco cap. IV, 10: μη καθ' έαυτοις ενδύνοντες μονάζετε ώς ηδη δεδικαιωμένοι, άλλ' επι το αύτο συνερχόμενοι συνζητειτε περι του κοινή συμφέροντος. Dicunt, eos, qui se sejungere a concione viderentur, judaizantes fuisse (cf. Müller pag. 119; Die Trennenden sind also solche Judenchristen, die im Briefe bekämpft werden und zwar ebenfalls in Verbindung mit der Warnung vor der Sünde. Es sind Leute von der Richtung des Carpokrates, die nicht so lange nach der Abfassung unseres Briefs als Ebioniten auch die äussere Trennung vollzogen, pag. 120: Am einfachsten bezieht man nun diese Ermahnung auf die im ganzen Briefe bekämpften Judaisten). Quum autem haec adhortatio in medio aliarum breviter commemorata legatur (conferatur verba antecedentia: φύγωμεν από πάσης ματαιότητος καί μισήσωμεν τελείως τὰ ἔργα τῆς πονηρᾶς ὑδοῦ), qua simili ratione idem monitum est in cap. XIX, 12: οὐ ποιν΄σεις σχίσμα, elegneises de maxomérous ourayor, nec lectores vituperentur, quod sese jam sejunxerint (conferatur I. Cor. 1, 10 sq.; 11, 18 sq.; 12, 25; Hebr. 10, 25), sed admoneantur, ne se sejungant, ex nostro loco nihil elici potest, quod illam sententiam confirmet. Scriptor ipse verbis: xa3 ะล์ขางบ่ร ะิชชีบ่ทงหาะร et: เอร ที่อีท อิะอิเมลเอนะของ et: ourζητείτε περί του zown συμφέροντος indicasse videtur, quos his verbis intelligi voluerit, videlicet eos, qui tamquam justificati ex communibus Christianorum conventibus fructum percipere se posse negaverint, qui error nescio cur tantum judaizantium fuisse possit putari.

Gravissimum vero argumentum ex cap. IV, 6-9 et cap. XIV, 1-3 petitur. Comprobo locum cap. IV, 6-9 ex cap. XIV, 1-3 insertum (conferatur supra) eo consilio adhibitum esse, quo judaizantes refellerentur; nego vero, disputatione cap. XIV, 1-3 auctorem voluisse impugnare alios quos adversarios nisi Qui locus cap. XIV, 1-3 cur non eandem atque locus Judaeos. cap. IV, 6-9 demonstrandi vim habeat quaeritur. Ea de causa, quod ea quae his locis disputantur, non eodem consilio disputantur. Scriptor capitis XIV, 1-3, qui continua cogitationum serie in cap. XIII. explicaverat, Christianos, non Judaeos ad accipiendam divinae promissionis haereditatem praedestinatos esse, ---Deum enim, quum patribus promitteret, se posteris testamentum daturum esse, ad populum Christianorum, non Judaeorum prospexisse (cap. XIII, 1 sq.: Idouev  $\delta \epsilon$ ,  $\epsilon l$  obtos  $\delta$  hads the appropriate  $\eta$ ό πρωτος καί εί ή διαθήπη είς ήμας η είς έκεινους. ακούσατε ούν περί τοῦ λαοῦ τι λέγει ή γραφή.) — eadem disputandi ratione in capite XIV. pergens quaerit, quomodo cum illa sua sententia congruat, quod Deus juraverit, se testamentum Judaeorum populo esse daturum, et respondet, dedisse Deum hoc testamentum Mosi, ut ad Judaeos id afferret, hos autem propter peccata sua non dignos fuisse, qui id acciperent: cap. XIV, 1: Nal. alla the deagram, ην ώμοσεν τοις πατράσι δούναι τῷ λαῷ, εἰ δέδωχεν, ζητώμεν. δέδωχεν αύτο) δε ούκ εγένοντο άξιοι λαβείν διά τας άμαρτίας αύτων. Scriptor ergo capitis XIV 1-3 lectoribus ex verbo divino demonstrare voluit, Judaeos verum Dei testamentum non habuisse, reservatum hoc esse Christianis: cap. XIV, 4: Movions utv Elaber, autol de oux έγένοντο άξιοι. πώς δε ήμεις ελάβομεν, μάθετε. Disputavit hoc idcirco, ut lectoribus judaeo-christianis, qui fidem christianam in religione judaica positam esse rati interitu civitatis judaicae et eversione templi hierosolymitani ipsum fidei christianae fundamentum concussum esse arbitrarentur, planum faceret, constitutum esse ex voluntate Dei, ut religio judaica fide christiana abrogaretur. Ergo non oppugnat scriptor hoc loco quosdam lectorum errores, sed eos instituit rebus christianis (conferatur cap. XIII et cap. XIV, 1), ex verbo divino iis persuadere studens, non jam Judaeos, sed se ipsos Christianos verum Domini testamentum acceptum habere (cap. XIII, 6: Blénete, ent tives tégeixer, tor ladr toutor elvas πρώτον και της διαθήκης κληρονόμον. cap. XIV, 4: αιτός δε ο κύριος ήμιν έδωχεν είς λαόν χληρονομίας. τ. 5: έφανερώθη δέ, ίνα.... ήμεις δι' αύτοῦ χληρονομούντες διαθήχην χυρίου Τησοῦ λάβωμεν, δς εἶς τοῦτο ήτοιμάσθη, ίνα αὐτὸς φανείς....διάθηται ἐν ἡμῦν διαθήκην λόγφ), i. e. fide christiana veram Dei venerationem contineri, religionem christianam veram esse religionem (conferatur cap. XVI, 6 sq.; cap. II, 9 et 10; cap. III, 3 sq. v, 6; cap. XIV, 6; cap. XV, 6 et 7).

Longe alio consilio interpolator disputationem ex cap. XIV, 1-3 haustam adhibuit. Is lectores monet, ut caveant eos, qui doceant, testamentum Christianorum *et Judaeorum* esse: cap. IV,

6: Ἐτι δε και τοῦτο έρωτῶ ὑμᾶς, ὡς εἶς ἐξ ὑμῶν ὠν, ἰδίως δε και πάντας άγαπών ύπερ την ψυχήν μου, προςέχειν νυν έαυτοις και μη όμοιούσθαι τισιν επισωρεύοντας ταϊς άμαρτιαις ύμων λέγοντας, δτι ή διαθήχη έχείνων χαὶ ἡμῶν ἐστίν. ἡμῶν μέν ἀλλ' ἐχεῖνοι οῦτως εἰς τέλος απώλεσαν αὐτήν, λαβόντος ἦδη τοῦ Μωϋσεως. Interpretes in interpretatione hujus loci valde differunt. Volkmarus adjicit ad hunc locum: monument. vest. pag. 13: Judaici Christiani innitebantur in lege mosaica, quasi in aeternum etiam ecclesiae observanda. Lex V. T. pariter Judaeorum est, inquiebant, quam nostra: quod igitur ad legem ipsam attinet non alii sumus atque sincere Judaei. Huic Judaismo adversatur auctor: "Revera lex mosaica nostra est (sc. spirituali ratione intelligenda et explenda), sed tantum nostra, non Judaeorum, qui eam perdiderunt, et cultores Christi prorsus alieni sunt ab Judaeis". — At nescio, quare probetur, voce " $\delta_{\mu\alpha}\delta_{\eta'}x\eta^{\mu}$  in nostro loco aliud quidquam (sc. legem mosaicam) intelligi, quam in loco cap. XIV, 1-3, ubi hac voce testamentum Dei patribus promissum indicari plane elucet (conferatur cap. XIII, 1 et 6; cap. XIV, 1 et 4 et 5).

Weizsaeckerus nostrum locum cum versu decimo capitis IV. convenientem reddere studens cum codice sinaitico legere mavult:  $\delta\tau\iota$   $\dot{\eta}$   $\delta\iota\alpha\vartheta\eta\pi\eta$   $\dot{r}\mu\omega\sigma\mu$   $\mu\epsilon\nu$   $\dot{a}\lambda\lambda$   $\dot{\epsilon}\pi\epsilon\bar{\iota}\nu\sigma\iota$  x.  $\tau.$   $\lambda$ . (vid.: Zur Critik des Barbr. pag. 10 sq.) Hanc vero lectionem corruptam esse quum ex contextu appareat, videtur non legendum esse nisi duce vetere interprete lat.:  $\delta\tau\iota$   $\dot{\eta}$   $\delta\iota\alpha\vartheta\eta\pi\eta$   $\dot{\epsilon}\pi\epsilon\ell\nu\omega\sigma\nu$   $\pia\ell$   $\dot{\eta}\mu\omega\nu$   $\dot{\epsilon}\sigma\tau\ell\nu$ .  $\dot{\eta}\mu\omega\nu$   $\mu\epsilon\nu$  $\dot{a}\lambda\lambda$   $\dot{\epsilon}\pi\epsilon\bar{\iota}\nu\sigma\iota$  x.  $\tau.$   $\lambda$ , quae lectio etiam a Volkmaro, Hilgenfeldio, Müllero recepta est.

Müllerus ad hunc locum adjicit: pag. 112: Die im Briefe bekämpften Judaisten behaupteten, der Bund der Juden gelte ebenso gut auch den Christen. Antwort des Verfassers: Ja, aber nur den Christen. Denn die Juden haben ihn von Anfang an verloren.

Neque nos improbamus, hoc loco judaizantes oppugnari, qui religionem christianam nihil esse nisi reformatam et bene emendatam religionem judaicam arbitrati docuerint, testamentum Domini Judaeis et Christianis commune esse i. e. testamentum Judaeorum et Christianorum unumidemque esse. Hos, arbitramur, ut refutaret interpolator argumentationem cap. XIV, 1-3 premens disputavit, Judaeos Domini testamentum non modo nunquam accepisse, sed testamentum promissum in perpetuum perdidisse. Ad hanc rem disputandam eum argumentationem cap. XIV, 1-3 adhibuisse, ex eo patet, quod illorum versuum causam disputandi in nostro loco ita immutavit, ut loco verborum cap. XIV, 1: αὐτοὶ δὲ οὐκ ἐγένοντο ἄξιοι λαβεῖν διὰ τὰς άμαρτίας αύτῶν (conferatur v. 4: Μωϋσης μεν έλαβεν, αύτοι δε ούκ έγένοντο άξιοι) poneret verba cap. IV, 6: αλλ' έπεινοι ουτως (i. e. hac ratione) είς τέλος απώλεσαν αὐτήν, λαβόντος ἤδη τοῦ Μωϋσέως, et loco verborum cap. XIV, 2: και λαβών Μωϋσης κατέφερεν πρός τον λαόν δούναι scriberet cap. IV, 8: άλλα έπιστραφέντες έπι τά είδωλα άπώλεσαν αὐτήν, et loco verborum cap. XIV, 3: χαλ έρριψεν έκ τών χειρών τὰς πλάκας, καὶ συνετρίβησαν αὶ πλάκες τῆς

διαθήπης πυρίου mutaret cap. IV, 8: παὶ ἔρριψεν τὰς δύο πλάπας ἐπ τῶν χειρῶν αὐτοῦ παὶ συνετρίβη αὐτῶν ἡ διαθήπη. Non forte haec verba permutata esse mihi quidem videntur; si vero quodam consilio, consilio Judaeo-Christianis infesto. Ergo interpolator hoc loco judaizantes ita impugnavit, ut ipsam veritatem religionis Judaeorum infitiaretur. (Eodem Judaeis infestissimo animo fuisse interpolatorem capitum V-XII explicatum vid. infra.)

Explicavimus, diversos locorum cap. IV, 6-9 et cap. XIV, 1-3 scriptores diverso consilio disputasse, auctorem epistolae argumentatione cap. XIV, 1-3 voluisse lectoribus de veritate religionis christianae persuadere, epistolae interpolatorem argumentatione sua voluisse adversarios judaizantes oppugnare (conferatur infra). Itaque quum sententiam interpretibus usitatam, scriptorem epistolae argumento, instituta judaica Christianis non valere, haec voluisse oppugnare adversarios judaizantes, quod ad genuinam epistolae partem attinet refutasse nobis videamur, haec sententia ita emendanda est, ut illud argumentandi consilium soli epistolae interpolatori tribuatur (conferatur infra). Hac nostra explicatione simul demonstrasse nobis videmur, genuinam epistolae partem datam esse ad lectores, qui cum populo judaico intime copulati fuerint. Nam demonstrantibus nobis, epistolae auctorem argumentando, religiones judaicas evangelio Jesu Christi abrogatas esse, noluisse impugnare adversarios judaizantes, sed lectoribus voluisse ex ipsius Domini decretis per prophetas patefactis abrogationem religionis judaicae praenuntiatam demonstrare eoque consilio, ut hac demonstratione adverso illo tempore quo ruina populi judaici et interitu templi hierosolymitani abrogatio religionis judaicae pronuntiata esse videretur, lectorum animos magnis portentis et monstris in populo judaico factis (cap. IV, 14. conferatur infra) perterritos lactiores redderet (conferatur cap. I, 8; cap. II, 1 et 2; cap. IV, 1 et 9 sq.), simul demonstratum est, lectores copulatione quadam cum populo judaico ita conjunctos fuisse, ut quae populo judaico accidissent ea sibi ipsis accidisse viderentur. Quod quum potius putari possit de Christianis ex Judaeis conversis quam de Ethnico-Christianis, tamen videamus, nonne ex ea ratione, qua hoc argumentum genuinae epistolae tractatum sit, certius quid de ejus auctore et lectoribus constitui possit.

Auctor argumentationem abrogationis institutorum judaicorum ita persequutus est, ut quomodo Deus haec instituta administrari nollet ad Judaeos scriptum esse poneret et quomodo administrata ea vellet ad Christianos dictum esse opponeret. Significat hac in oppositione Judaeos voce airol vel exeivos et Christianos se ipsum et lectores includens voce fueis: cap. II, 4: πεφανέφωκεν γαρ ήμῶν x. τ. λ. v. 7: λέγει δὲ πάλιν πρός αὐτούς (conferatur v. 9), v. 10: ἡμῶν οὖν οὖτως λέγει. cap. III, 1: λέγει οὖν πάλιν περὶ τούτων πρός αὐτούς. v. 3: πρὸς ἡμῶς δὲ λέγει (coll. v. 6); conferatur etiam cap. XIII, 1: εἰ ἡ διαθήχη εἰς ἡμῶς ἦ εἰς ἐχείνους et cap. XIV, 1: autol oux lyévorto äzios  $\lambda \alpha \beta \epsilon \tilde{\nu} \dots v. 4$ :  $\pi \tilde{\omega}_{S}$  dè  $\eta \mu \epsilon \tilde{\iota}_{S}$  ella  $\beta o \mu \epsilon \nu$ ,  $\mu \dot{\alpha} \vartheta \epsilon \tau \epsilon$  (conferatur v. 5). Quaeritur, utrum hac voce  $\dot{\tau} \mu \epsilon \tilde{\iota}_{S}$  *Christiani ex Judaeis conversi* intelligendi sint, an — quae sententia a Hilgenfeldio defenditur (Hilg. Apost. Väter pag. 32 sq.) — Ethnico-Christiani.

Auctor monita divina ad Christianos dicta et monitiones ad Judaeos iustituendos enuntiatas vicissim referens quae de abrogatione institutorum judaicorum universorum monita esse ei videbantur, ad docendos Christianos dicta esse primum constituit: cap. II, 4 et 5: Πεφανέρωχεν γάρ ήμιν διά πάντων των προφητών, ότι ούτε θυσιών ούτε όλοχαυτωμάτων ούτε προσφορών χρηζει, λέγων ότι μέν: (ita pro: otè μέν legendum esse conjicio; ad hoc: λέγων öts μέν (sc. ad Christianos) respondet v. 7: λέγει δε πάλιν προς αύτούς (sc. ad Judaeos); or loco signi interpunctionis, int. lat.: haec dicens) Ti μοι πληθος τών θυσιών ύμων; λέγει κύριος .... τiς γάρ έξεζήτησεν ταυτα έκ των χειρών ύμων; πατειν μου την αύλην ου προσ-Quum haec praecepta sibi et lectoribus data θήσεσθε κ. τ. λ. esse (πεφανέρωπεν γάρ ήμιν) ex verbis divinis ad Judaeos dictis (Tí μοι  $\pi\lambda\eta$ θος τών θυσιών ὑμών) disputaverit, nec de Judaeis ullam mentionem in antecedentibus fecerit, apertum est, auctorem lectoresque olim in numero eorum fuisse, quos dominus in verbis citatis: Τ΄ μοι πλήθος των θυσιών ψμών z. τ. λ. alloquutus erat, scilicet Judaeorum. Haec sententia versione veteris interpretis latini confirmatur. Is enim, sive in codice suo legit: otr oute συσιών ουτε όλοχαυτωμάτων ουτε προσφορών ήμων χρήζει, sive suam ipsius interpretationem versioni intulit, vertit: "Adaperuit enim nobis per omnes prophetas, quia (or) non utitur nostris hostiis, neque victimis neque oblationibus etc.; hinc igitur apparet, eum verba: πεφανέρωχεν .... ότι ουτε θυσιών ουτε όλοχαυτωμάτων ούτε  $\pi \rho \sigma \sigma \rho \rho \omega r$   $\chi \rho \eta \xi \epsilon$  non universe dicta, sed ad epistolae scriptorem et lectores referenda esse putasse. Ergo auctor hoc loco disputavit, sacra Judaeorum a se ipso et lectoribus quoque tum quum essent Judaei facta non placuisse Deo. (Noli etiam praetermittere verba: πατεΐν μου την αύλην ου προσθήσεσθε: calcare aulam meam non pergetis; quod monitum, ne pergerent Judaei Dei aulam calcare, ut auctor ex loco Jes. I, 12 expromeret, verba: quae in nostro textu hebraico sequenti versui praeposita sunt, ad antecedentia adjunxit).

Haec sententia insequentibus bene confirmatur. Quum enim auctor Judaeorum modum sacra faciendi plenum erroris esse ex Jer. VII, 22 et 23 et Zach. VIII, 17 demonstraverit, disputaturus, qualia sacra ut facerent Christiani admoniti sint, haec affert: cap. II, 9 et 10: alodáreodas our dostrouer,  $\mu$ i ortes douretos, tir yrómny tis dradovirg tou nareds humr bit hur res, delau hur a so imolos  $\pi \lambda$  ar m  $\mu$  er ous èxelvois  $\zeta \eta$  ter,  $\pi$  os  $\pi \varrho o \sigma$  ar  $\omega \mu$  er a v t  $\tilde{\varphi}$ . juir our our sites Douta to delama, and the intellectu, conintelligere ergo debemus, quum non simus sine intellectu, con-

\*

silium benignitatis patris nostri (i. e. quae hanc in rem benignus pater noster constituit); nam nobis dicit — nobis sc. volens nos, qui Judaeis similiter (sc. hac in re i. e. in ratione Deo sacra faciendi; non universe de quolibet Judaeorum errore hoc loco disputatur ut interpretibus videtur vid. Hefele: Patr. apost. opp.: "Nos in Judaeorum errores delapsos"; Müller: cap. II, §. 9) errabamus, quaerere, quemadmodum ad eum accedamus (sc. ad sacra facienda, nos: wie wir vor ihn treten sollen (conferatur cap. I, 7:  $\pi \rho o \sigma \dot{\alpha}$ yew τφ βωμφ airov) sc. mit Opfern, non: quomodo ad Deum accedere possimus i. e. quomodo salvari possimus (wie wir zu ihm kommen, selig werden, können) ita Hefele, nos salvare cupiens) - nobis dicit (verbis: ήμιν οιν ούτως λέγει repetit illud: ότι ήμιν λέγει): Sacrificium Deo placitum est cor contribulatum etc. Assentior Hilgenfeldio, repudiata lectione codicis sinaitici: 962001 ήμᾶς μή όμοίως πλανωμένους legendum esse duce vetere interprete (qui vertit: volens nos similiter errantes): θέλων ήμας όμοίως  $\pi \lambda \alpha \nu \omega \mu \epsilon \nu \omega \omega \varsigma$ . Nam auctorem noluisse dicere, Deum voluntatem suam Christianis aperuisse, quia (zur Belohnung dafür dass) non 'similiter Judaeis erravissent, ex verbis: θέλων ήμας....ζητεῖν, πῶς προςώγωμεν αὐτῷ perspicuum est; nescio enim, quomodo Deus dici potuerit, se eos qui non errarent, quaerere, quemadmodum ad ipsum accederent; qua alia causa motus Deus lectores quaerere videri potuit, nisi ea, ut errantes doceret (θέλων ημμας .... πλανωμένους ... (ητεῖν); "μη" quispiam adjecisse videtur, cui respicienti interjectam partem epistolae auctor et lectores non similiter Judaeis errasse videbantur (conferatur infra). Etiamsi vero lectio codicis sinaitici a Volkmaro, Weizsäckero, Müllero approbata magis placeat, ex ea nullum argumentum contra nostram sententiam petitur, quippe quae verba non minus bene ad Judaeo-Christianos referri possint, quam ad Ethnico-Christianos (Müller pag. 82: Dressel (patrum apost. opera Lips. 1857, edit. altera Lips. 1863 praef. X) bezieht diese und andere Stellen auf Heidenchristen aus den Proselvten. Allein sie können eben so gut auf Judenchristen gehen).

Simillima ratione auctor se et lectores antea eidem cui Judaei etiam tunc errori deditos fuisse, in cap. XIV, 4-9 indicavit. Hoc loco, ex quo apertissimum esse Hilgenfeldio videtur, auctorem et lectores ante conversionem ad religionem christianam Ethnicos fuisse, tantum abest, ut nostra sententia refutetur, ut bene firmetur. Hilgenfeldius argumentatus est: Apost. Väter pag. 33: "Die Vorstellung eines heidenchristlichen Verfassers und heidenchristlicher Leser ergiebt sich auch aus cap. 14. Der Verfasser giebt hier, um zu zeigen, wie die Christen das göttliche Bündniss erhielten, welches die Juden nicht wirklich bekamen, den Zweck der Erscheinung Christi so an, dass Jene (die Juden) in ihren Sünden vollendet werden, "wir" aber das Bündniss Jesu ererben sollten. Unterscheidet er sich schon hierdurch von den Juden, so stellt er sich noch entschiedener auf die Seite der Nicht-Juden, indem er über Jesus die weitere Bestimmung hinzufügt v. 5: δς είς τούτο ήτοιμάσθη, ίνα αὐτὸς φανείς τὰς ήδη δεδαπανημένας ήμων χαρδίας το θανάτο και παραδεδομένας τη της πλάνης άνομία λυτρωσάμενος έκ του σκότους, διάθηται έν ήμιν διαθήκην λόγφ. Lässt sich hier noch die Voraussetzung eines judenchristlichen Verfassers und judenchristlicher Leser festhalten, da doch ihr vorchristlicher Zustand geistigen Todes und geistiger Finsterniss von dem der Juden deutlich unterschieden wird, wenn der Gebrauch der ersten Person (ήμεις, ήμών u. s. w.) im Gegensatz zu "Jenen" irgend eine Bedeutung haben soll? Es handelt sich ja gar nicht um einen erst durch die Annahme des Christenthums zwischen Juden und Christen eingeführten Unterschied, sondern um einen solchen, welcher dem Verhältniss zum Christenthum vorhergeht Quae res quomodo se habeat ut constituamus contextum etc. nostri loci perspiciamus.

Incunte capite XIII disputaturum se esse auctor iudicavit, utrum hic populus haeres sit, an prior et utrum testamentum ad nos an ad illos pertineat: cap. XIII, 1: "Ιδωμεν οὖν, εἰ οὖτος δ λαὸς κληρονομεῖ ἢ ὅ πρῶτος, καὶ εἰ ἡ ὅιαθήκη εἰς ἡμᾶς ἢ εἰς Exelvous. Neque unquam dubium est hoc loco, quin verbis: obros ó λαός et ήμας populus Christianorum (non: Ethnici), et verbis: δ  $\pi \rho \tilde{\omega} \tau o \varsigma$  (sc.  $\lambda \alpha o \varsigma$ ) et *exelvous* populus Judaeorum significetur; etenim, auctorem voluisse planum facere, quae de testamenti haerede scripta essent, ea non de populo judaico, sed typice de Christianis scripta esse, ex insequenti argumentatione elucet: v. 2: δύο έθνη έν τη γαστρί σου (sc. populus Judaeorum et Christianorum)... ... και λαός λαοῦ ὑπερέζει, και ὁ μείζων (i. e. major natu, populus judaicus) δουλεύσει τῷ έλάσσονι (minori natu, populo Christianorum). v. 3: αίσθάνεσθαι όφείλετε .... επί τίνων δέδειχεν, ότι μείζων ό λαός ούτος η έχεινος χ. τ. λ. γ. 5: ό μείζων δουλεύσει τω έλάσσονι χαι ούτος (populus Christianorum) εύλογηθήσεται, βλέπετε έπι τίνων τέθειχεν τόν λαόν τουτον είναι πρώτον και της διαθήκης κληρονόμον (sc. de Christianis). Ita quum Christianos testamenti haeredes typice praemonstratos esse capite XIII. explicasset, objici posse sibi videbatur, Judaeis Dominum testamentum se daturum esse juravisse et objicientibus argumentis ex typo confractarum Mosis tabularum petitis demonstravit cap. XIV, 1-3: Judaeos testamentum a Do-mino datum non accepisse, ergo Judaeos populum haereditatis In versu 4. disputaturum se esse dicit, quomodo non esse. Christiani hoc testamentum acceperint: Movons wir elaber, autol δε (Judaei) ούκ εγένοντο άξιοι. πώς δε ήμεις (Christiani) ελάβωμεν μάθετε. Ad hanc rem respondit: Nos Christiani testamenti haeredes facti sumus eo quod Dominus Jesus Christus in terris apparens et nostra causa patiens nos, quorum praecordia jam (sc. sicut praecordia Judaeorum etiam tunc) a morte assumta et iniquitati erroris tradita erant, redemit e tenebris et disposuit in nobis testamentum suo verbo. Ad hoc enim a Deo ablegatus est, ut nos redimeret a tenebris et sanctum — qua virtute praeditus

\*\*

ł

populus judaicus non est — sibi pararet populum. Apparuit ergo, ut tum exervor - sc. ii, qui religioni judaicae adhaerentes in errore et tenebris perseveraverunt — in peccatis consummarentur, tum jueis — sc. ii, qui per eum a morte et tenebris redempti sumus - haeredes fieremus et testamentum acciperemus: cap. XIV, 4 b sq.: Μωϋσης θεράπων ων έλαβεν, αυτός δε ό χύριος ήμῶν (nobis, qui nunc Christiani sumus; non: nobis qui sumus ex Ethnicis) έδωχεν είς λαὸν κληρονομίας, δι' ήμῶς ὑπομείνας. έφανερώθη δέ, ίνα κάκεινοι τελειωθώσιν τοις άμαρτήμασιν, και ήμεις δι' αύτοῦ κληρονομοῦντες διαθήκην κυρίου Ίησοῦ λάβωμεν, ός εἰς τοῦτο ήτοιμάσθη, ΐνα αὐτὸς φανείς τὰς ἤδη (animadvertas vocem: ἤδη i. e. nos, qui et ipsi errori Judaeorum dediti (καρδίας ήμων παραδεδομένας τη της πλάνης ανομία. conferatur cap. IV, 1) a morte jam assumti eramus) δεδαπανημένας ήμων χαρδίας τῷ θανάτω χαὶ παραδεδομένας τη της πλάνης άνομία λυτρωσάμενος έκ του σκότους, διάθηται έν ήμῶν (sc. in nobis conversis et redemptis, non: in nobis Ethnicis) διαθήπην λόγφ (lego cum cod, sinait. et text. vulg.: λόγφ; verbum Domini oppositum est scriptae legi mosaicae conferatur. v. 2: καὶ ἔλαβεν (sc. Μωϋσῆς) παρά κυρίου τὰς δύο πλάκας τὰς γεγραμμένας κ. τ. λ. cap. II, 6: ταῦτα οὖν κατήργησεν, ϊνα ὁ καινὸς νόμος τοῦ χυρίου ήμῶν Ιησοῦ Χριστοῦ, ἀνευ ζυγοῦ ἀνάγχης ἀν, μή άνθρωποποίητον έγη την προσφοράν; lectio veteris interpretis latini: "testamentum servorum suorum", quam sequens Hilg. dia9 jun λαοῦ legit, corrupta est; interpres latinus pro signo I vocis "ΔΟΓΩΙ" (λόγφ) legisse videtur  $\hat{N}$  (λόγων) et vertisse: "sermonum suorum"; hoc ab amanuensi aliquo corruptum est in: servorum suorum cf. Hilg .: Nov. Test. extra can. rec. fasc. I pag. XII). Itaque voce "*izzivoi*" significantur non conversi et in peccatis consummati, voce "ήμεῖς" conversi et a peccatis redempti. Quum hi redempti esse dicantur ab illorum errore, — conferas cap. ΧΙΥ, 5: δς είς τουτο ήτοιμάσθη, ίνα αὐτὸς φανεὶς τὰς ἤδη δεδαπανημένας ήμων καρδίας τῷ θανάτφ και παραδεδομένας τη της πλάνης άνομία λυτρωσάμενος έχ του σχότους (dicitur non de Ethnicorum impietatis tenebris, id quod Müllero placet (pag. 299), sed sicut Colos. I, 13: δς εδρύσατο ήμας έκ της έξουσίας του σκότους κ. τ. λ. cf. v. 12 de erroribus Judaeorum) διάθηται έν ήμιν διαθήχην λόγφ cum cap. II, 9: θέλων ήμας όμοίως πλανωμένους εκείνοις ζητεϊν, πώς προσάγωμεν αυτφ (coll. cap. XVI, 1: πλανώμενοι οι ταλαίπωροι et cap. IV, 1) et cum cap. XIV, 7: λέγει ουν ό προφήτης Έγω κύριος ό θεός σου έκαλεσά σε έν δικαιοσύνη .... άνοίξαι όφθαλμους τυφλών καί έξαγαγεϊν έχ δεσμών πεπεδημένους χαὶ ἐξ οἴχου φυλαχῆς χα-In uévous ev oxóres (ad hanc extremi potissimum loci citati partem sine dubio de populo judaico dictam spectasse mihi videtur auctor verbis insequentibus: γινώσκετε ούν, πόθεν έλυτρώθημεν cf. v. 6) — apertissimum est, ut illos ita hos quoque ex populo Judaeorum fuisse. Oppositi ergo sunt inter se o laós (cap. XIV, 1:  $\tau \tilde{\varphi}$   $\lambda a \tilde{\varphi}$  v. 2:  $\pi \rho \delta s$   $\tau \delta v$   $\lambda a \delta v$  v. 3:  $\delta \lambda a \delta s$  sov conferatur cap. XIII, 1 sq.) δ πλανώμενος (cap. 11, 9: ήμας δμοίως πλανωμένους

έκείνοις. cap. XVI, 1: πλανώμενοι οἱ ταλαίπωροι) ὁ ἐν σκότει καθήμενος (cap. XIV, 7: καθημένους έν σκότει) i. e. δ λαός Ισραήλ (cap. XVI, 5) atque rursus à lads à ex tou oxotous lutow fels (cap. XIV, 5: ήμων καρδίας .... λυτρωσάμενος έκ του σκότους. v. 6: λυτρωσάμενον έκ τοῦ σκότους έτοιμάσαι έαυτῷ λαόν ἅγιον. V. 7: λέγει οὖν ὁ προφήτης Έγω κύριος ό θεός εκάλεσά σε .... εξαγαγείν εκ δεσμών πεπεδημένους και έξ οίκοῦ φυλακής καθημένους έν σκότει. γινώσκετε οἶν, πόθεν έλυτρώθημεν) ό λαός, δν ήτοίμασεν (ό μαχρόθυμος θεός) έν τῷ ήγαπημένφ sc. ὑιῷ αὐτοῦ (cap. III, 6: ὁ μακρόθυμος προβλέψας, ώς έν ακεραιοσύνη πιστεύσει ό λαός, δν ήτοιμασεν έν το ήγαπημένο αύτου, προεφανέρωσεν ήμιν περί πάντων κ. τ. λ.) ό λαός άγιος (cap. XIV, 6: γέγραπται γάρ, πῶς αὐτῷ ὁ πατὴρ ἐντέλλεται, λυτρωσάμενον ἡμᾶς ἐκ τοῦ σκότους ἐτοιμάσαι ἑαυτῷ λα ὸν ἅγιον) ὁ λα ὸς κληρονομίας (cap. XIV, 4: αὐτός δὲ ὁ κύριος ἡμῖν ἔδωκεν εἰς λαὸν κληρονομίας. Animadvertas, Judaeos in sola genuina epistolae parte voce: "ό λαός" notatos esse; conferatur infra). Hujus Christianorum populi qui animadvertit quomodo auctor originem ab illius [Judaeorum) populi patribus: Abrahamo, Isaacco, Jacobo traxerit: cap. XIII (conferatur potissimum v. 2: δίο έθνη έν τη γαστρί σου κ. τ. λ.) et natu majori populo natu minorem opposuerit (v. 2 et 5: o mellow δουλεύσει τῷ ελάσσονι) eo consilio, ut majorem hunc fore et priorem demonstraret (v. 3: alogáveogai ogeldete .... ind tlvwy Sedeiger, oti μείζων ό λαός ούτος η έχεινος χ. τ. λ. ν. 6: βλέπετε, έπι τίνων τέθεικεν τόν λαόν το υτον είναι πρώτον και της διαθήχης χληρονόμον, coll. v. 1) dubitare non potest, quin auctor ex illo populo ortus principatu hujus cognito (cap. XIV, 4: Μωϋσης θεράπων ων έλαβεν, αψτός δε ό χύριος ήμιν έδωχεν είς λαόν χληρονομίας, δι' ήμας ύπομείνας), hunc benedictum esse populum (cap. XIII, 5: ό μείζων (major natu) δουλεύσει το ελάσσονι, και ουτος (conferatur v. 1) εύλογηθήσεται), hunc testamenti haeredem (cap. XIII, 6: τον λαόν τουτον....της διαθήχης χληρονόμον) confisus, ab illo ad hunc se converterit et hominem salvum fieri non posse nisi per Dominum Jesum Christum sincera confidentia misericordis Dei credens (cap. III, 6: els τοῦτο οὖν, ἀδελφοι, ὁ μαχρόθυμος προβλέψας, ὡς ἐν ἀχεραιοσύνη πιστεύσει ό λαός, όν ήτοιμασεν έν τῷ ήγαπημένω αύτου, προεφανέρωσεν ήμιν  $\pi \epsilon \rho i \pi \alpha \nu \tau \omega \nu x$ .  $\tau$ .  $\lambda$ .) in fide sua consummatam se habere scientiam existimaverit (cap. XIII, 7:  $\epsilon i$  ov  $\epsilon \tau i$  rai  $\delta i \alpha$  rov  $A \beta \rho \alpha \dot{\alpha} \mu \epsilon \mu \nu \eta \sigma \vartheta \eta$ , απέγομεν το τέλειον της γνώσεως ήμων. conferatur cap. I, 5: έσπούδασα κατά μικρόν ύμιν πέμπειν, ίνα μετά της πίστεως ύμων τελείαν Exnre xal the yewour), quum cognovisset, Abrahamum fidentia Dei justificatum patrem esse nationum in pracputio — i. e. neglecta circumcisione – Deo confidentium i. e. Christianorum (oppositus est his populus judaicus adhibita circumcisione Deo credens fretusque): cap. XIII, 7: τι οὖν λέγει τῷ Ἀβραάμ, ὅτε μόνος πιστεύσας ετέθη εἰς δικαιοσύνην; Ἰδοὺ τέθεικά σε, Ἀβραάμ, πατέρα ἐθνῶν τῶν πιστευόντων δι' α' χροβυστίας (non: credentium ex Ethnicis, nam non legitur: ¿¿ axoobvortas; sed: credentium praeputio, nos: der durch die Vorhaut d. h. ohne sich beschneiden zu

lassen, gläubigen Völker) τῷ θεῷ (ita cum cod. sinait; text vulg. et vet. interp.: τῷ χυρίφ) cf. Röm. IV, 9 sq.: λέγομεν γὰρ ὅτι έλογίσθη τω Άβρααμ ή πίστις είς δικαιοσύνην (coll. v. 2-6)....είς το είναι αύτον πατέρα πάντων των πιστευόντων δι' άκροβυστίας κ. τ. λ. (cf. v. 13 cum Barb. XIII, 6). Itaque quum filii Abrahami esse ei viderentur ex omnibus gentibus (conferatur cap. XIV, 7-9 et infra) ii, qui per Dominum Jesum Christum ab erroribus et peccatis redempti (cap. XIV, 5 et 6), in Domino sanctificati (cap. III, 6; cap. XIV, 6; cap. XV, 7; cap. XVI, 8 sq.) sincere Deo confidendo (cap. III, 6: ώς ἐν ἀχεραιοσύνη πιστεύσει ὁ λαός) justificarentur (cap. XIV, 7: μόνος πιστεύσας (ὁ Ἀβραάμ) ἐτέθη εἰς δικαιοσύνην), et Deo confidere ei appareret non Judaeos, quippe qui operibus legis, observatione quarundam institutionum ex sua ipsorum vi justificari studerent (cf. cap. III, 6: ἕνα μή προσρησσώμεθα ώς ἐπήλυτοι τῷ ἐκεῖνων νόμφ) et more ab ethnico haud multum discrepante Deum venerantes (cap. XVI, 2: oyedov yag wig ta έθνη ἀφιέρωσαν αὐτὸν ἐν τῷ ναῷ) agitarent, quae Deo improbarentur (cap. II, 4: πεφανέρωχεν γαρ ήμιν δια πάντων των προφητών, ότι ούτε θυσιών ούτε όλοχαυτωμάτων ούτε προσφορών χρήζει χ. τ. λ.), &uctor ad tempus respiciens, ubi ipse quoque lectoresque ratione judaica Deum venerati essent, de se lectoribusque dicere potuit: praecordia sua iniquitati erroris tradita et a morte jam assumta fuisse, atque: se tum Deo non confisos esse. Ad hoc tempus auctorem respicientem videmus: cap. II, 9 et cap. XIV, 5. De eodem tempore loquentem eum reperimus: cap. XVI, 7.

Hoc capite XVI. postquam auctor ex everso templo hierosolymitano argumentatus est, Judaeorum rationem venerandi Deum in templo manibus facto non probatum fuisse Deo, placere ei Christianorum rationem eum colendi in templo humani cordis in Domino Jesu Christo aedificato, lectores admonuit illius temporis, ubi et ipsi ratione ab ethnica haud multo diversa Deum in templo manibus aedificato venerantes sicut Judaei aedificio templi confisi essent, non ipsi Deo. Nam verbis cap. XVI, 7: πρό τοῦ ἡμᾶς πιστεύσαι τῷ Ξεῷ ἦν ἡμῶν τὸ κατοικητήριον τῆς καρδίας φθαρτὸν καὶ άσθενές, ώς άληθώς οίκοδομητός ναός διά χειρός. ὅτι ἦν πλήρης μέν είδωλολατρείας και ην οίκος δαιμονίων διά το ποιείν όσα ην έναντία  $\tau \tilde{\varphi}$   $\vartheta \epsilon \tilde{\varphi}$  auctorem respexisse ad eos, qui ante conversionem ad religionem christianam cultui templi hierosolymitani servientes a vera Dei fiducia remoti fuissent, minime — id quod Schenkelio (Theol. Stud. 1837. III. pag. 668), Hilgenfeldio (Apost Väter pag. 32 sq.), Müllero (pag. 329) probatum est — ad Ethnico-Christianos ante conversionem ad religionem christianam a fide unius Dei aversos, ex contextu sententiarum plane perspicuum est. Nam auctor explicaturus, Deum se cultum velle non in quovis templo manibus facto, sed in templo humani cordis, non argumentatur: ea praecordia esse vera templa, in quibus unus Deus, non plures Dii colantur: quod si ita esset, etiam Judaeorum praecordia vera templa Dei dici potuissent; sed disputat:

ea unum Deum colentium praecordia esse vera Dei templa, quae in nomine Domini aedificata sint. Ergo non opposuit cultores Dei (Judaeos et Christianos) cultoribus Deorum (Ethnicis), sed opposuit Dei cultorum eos, qui in quovis aedificio spem ponentes (cap. XVI, 1: lectionem mendosam hujus loci ita corrigendam esse opinor: "Ετι καί περί του ναού έρω ύμιν, πως πλανώμενοι οί ταλαίπωροι είς την οίκοδομήν (sc. θεού, text. vulg. male: έπι την όδον) ήλπισαν καί ούκ έπι τον θεόν αύτων τον ποιήσαντα αύτον (sc. ναόν. aŭtóv pro codd. aŭtous legendum esse conjicio) as ovra olzov 9:00 (text. vulg. male:  $a\lambda\lambda$   $a\delta\varsigma$ ) sensus: Judaei errantes spem habuerunt in aedificio Dei, non in Deo ipso, qui templum fecit, ut esset domus Dei) et Deum in hoc aedificio eodem fere modo atque Ethnici venerantes (cap. XVI, 2: σχεδόν γάρ ώς τὰ έθνη ἀφιέρωσαν avrov ev roj vao) in praecordiis suis non cultum Dei sed, quum agitarent quaecunque Deo contraria erant, cultum idolorum egerint (cap. XVI, 7: προ τοῦ ήμας πιστεῦσαι τῷ θεῷ ἦν ήμῶν το κατοικητήριον της καρδίας.... οἶκος δαιμονίων δια το ποιειν όσα ήνέναντία τφ  $\Im$   $\vartheta$ εφ) — hi sunt Judaei —, Dei cultoribus iis, qui, quum in Domino Jesu Christo spem habentes, per Dominum redempti, in Domino renovati iterumque ab integro creati, in praecordiis suis, quippe in quibus vera fides Dei habitaret, vere Deum colerent, Deo confidentes merito dici potuerint (cap. XVI, 8 et 9: olxodoμηθήσεται δε (sc. ναός) επί τῷ ονόματι χυρίου. προσέχετε, ίνα ό ναός τοῦ θεοῦ ἐνδόξως οἰκοδομηθη πῶς; μάθετε λαβόντες την ἄφεσιν τῶν ἁμαρτιῶν καὶ ἐλπίσαντες ἐπὶ τὸ ὄνομα κυρίου ἐγενόμεθα καινοί, πάλιν έξ ἀρχῆς κτιζόμενοι, διὸ ἐν τῷ κατοικητηρίφ ἡμῶν ἀληθῶς ὁ θεος κατοικεί έν ήμιν. πως; ό λόγος αυτού της πίστεως, ή κλησις αυτού της ξπαγγελίας, ή σοφία των δικαιωμάτων, αι έντολαλ τής διδαχής, αύτος έν ήμων προφητεύων, αύτος έν ήμων κατοικών κ. τ. λ. conferatur v. 10: τουτ' έστιν πνευματικός ναός ολκοδομούμενος το κυρίφ.) Itaque quum auctor ineunte capite XVI. disputaturum se esse indicaverit, templum hierosolymitanum abrogatum esse, quia Judaei in eo non cultum Dei egissent, sed cultum quendam idolorum (cap. XVI. 1 et 2: "Er, xai περί του ναού έρω ύμιν..... πώς λέγει χύριος χαταργών αυτόν; μάθετε χ. τ. λ.) verbis cap. XVI, 7: ἦν ἡμῶν τὸ κατοικητήριον τῆς καρδίας φθαρτόν . . . ...  $\frac{1}{7}v \pi \lambda \eta \rho \eta \varsigma \mu \epsilon v \epsilon i \delta \omega \lambda o \lambda a \tau \rho \epsilon i a \varsigma \pi v o i zo \varsigma \delta a s \mu o v i w v a nihil$ alidu respexisse potest nisi ad hunc Judaeorum Dei cultum Deo non gratum — ipse enim haec verba ita interpretatus est: Sià rò ποιείν όσα ην εναντία το 9εφ —, ita ut verba antecedentia: προ τοῦ ἡμῶς πιστευσαι τῷ θεῷ dicta esse non possint, nisi - opposita huic Judaeorum in suis ipsorum operibus fiduciae (cf. cap. XVI, 1: πώς πλανώμενοι οι ταλαίπωροι είς την οίχοδομήν ήλπισαν χ. τ. λ.) de fide Christianorum in misericorde Deo posita (conferatur cap. III, 6: ό μαχρόθυμος (sc. θεός) προβλέψας, ώς έν αχεραιοσύνη πισστεύσει ο λαός (sc. είς την μαχροθυμίαν αύτου) κ. τ. λ.); quo simillimo modo saepius in canone novi testamenti Judaeorum fiduciae operum legis opposita est Christianorum fiducia in misericorde

Deo. (conferatur ep. ad Rom. cap. IV, 5: τφ δε μή εργαζομένφ, πιστευοντι δε έπι τον δικαιούντα (sc.  $\mathcal{F}$ εόν vid. v. 6; coll. v. 2-4. 9-13. 16-18. 22-25) cum ep. Barn. cap. XIII, 7: Tí ou léyes το Άβρααμ ότε μόνος πιστεύσας έτέθη είς δικαιοσύνην; Ίδου τεθεικά σε, Άβραάμ, πατέρα έθνῶν τῶν πιστευόντων δι' ἀκροβυστίας τῷ θεῷ (i. e. eorum, qui neglecta circumcisione, neglectis operibus legis confidunt' Deo misericorde); conferatur etiam ep. ad Hebr. cap. VI, 1: μη πάλιν θεμέλιον καταβαλλόμενοι μετανοίας από νεκρών έργων xal  $\pi l \sigma \tau \epsilon \omega \varsigma \ell \pi l \exists \epsilon \delta v$  ep. ad. Tit. cap. III, 8: iva  $\varphi \rho o v \tau l \zeta \omega \sigma \epsilon$ καλών ἔργων προϊστασθαι οἱ πεπιστευχότες τῷ θεῷ Ι ep. Petr. cap. Ι, 21: τοὺς δι' αὐτοῦ πιστεύοντας εἰς θεὸν κ. τ. λ. ep. ad Rom cap. IV, 24: δι' ήμας, οίς μέλλει λογίζεσθαι τοις πιστεύουσιν έπι τον έγειραντα Ίησουν τον χύριον ήμων έχ νεχρών). Minime ergo probanda, quae hac de re Hilgenfeldius disputavit: Apost. Väter pag. 32 sq.: Schenkel hat ganz richtig erkannt, und durch diese Entdeckung seine Interpolations-Hypothese wieder gut gemacht, dass die angebliche Ueberarbeitung einen heidenchristlichen Verfasser und heidenchristliche Leser verrathe. Die Gegner der Interpolations-Hypothese haben diese Entdeckung mit Unrecht zurückgewiesen. Die Hauptstelle ist cap. 16: Προ του ήμας πιστευσαι τω θεφ etc. Wie kann ein geborner Jude so sprechen, als hätte er jemals nicht an Gott geglaubt?  $\pi \iota \sigma \tau$ .  $\tau \tilde{\omega}$   $\Im e \tilde{\omega} = confidere Deo; nos: das Vertrauen setzen$ auf Gott den Barmherzigen.] Man bedenke nur, dass sogar die Proselyten des Thors als σεβόμενοι τον θεον bezeichnet zu werden pflegten, die sich noch gar nicht zur Beachtung des ganzen Gesetzes verpflichteten. Um so weniger ist es begreiflich, dass der Verfasser sich selbst und seine Leser, wenn sie gar geborne Juden waren, wie man gewöhnlich annimmt, als Solche bezeichnen kann, welche vor der Annahme des christlichen Glaubens noch nicht an Gott glaubten, ja wie er von seinem und ihrem christlichen Zustande sagen kann, ihr Herz sei voll von Götzendienst gewesen [animadvertas verba: Sia to noisir oga ny evarta τοῦ θεοῦ conferatur v. 1: πλανώμενοι οἱ ταλαίπωροι εἰς τὴν οἰκοδομήν ήλπισαν και ούκ επι τον θεόν αύτων cf. v. 2: σχεδόν γάρ ώς τά έθνη άφιέρωσαν αὐτὸν ἐν τῷ ναῷ] etc. Freilich stellt der Verfasser hier dem sichtbaren und vergänglichen Tempel der Juden den geistigen Tempel der Christenheit gegenüber, und freilich vergleicht er seinen und seiner Leser vorchristlichen Zustand mit einem durch Hände gemachten Tempel. Aber wer sagt uns denn, dass der olzodounzos vads dia zeigos, welchem "unser" vorchristlicher Zustand glich, auf den Tempel der Juden hin-weist? [hoc dicit cap. XVI, 1: "Ert zal neci rov vaov (sc. de templo judaico) έρω υμίν κ. τ. λ. ν. 2: σχεδόν γάρ ώς τά έθνη ἀφιέρωσαν αὐτὸν ἐν τῷ ναῷ. ἀλλὰ πῶς λέγει κύριος καταργῶν αυτόν; κ. τ. λ. de Ethnicis et templo ethnico ne umquam mentio quidem fit, nisi quo loco Judaei Deum similiter Ethnicis in templo suo venerati esse dicuntur] etc. Gerade den Tempelcultus sieht

•

unser Verfasser als das Heidnische an der jüdischen Religion an [ita est!], wie er zu Anfang von cap. 16 sagt, dass die Juden Gott in ihrem Tempel fast auf heidnische Weise verehrten. Gleichwohl erkennt er immer noch den monotheistischen Charakter des jüdischen Tempelcultus an etc. etc.

Auctor guomodo in unoquoque antecedente capite Judaeos et Christianos opponens (vid. cap. II. III. XIII. XIV. XV) argumentari solitus est primum, qua ratione Judaeis usitata Deus coli nollet, tum qua Christianorum ratione cultum se vellet (vid. cap. II. III. XV.), eodem modo hoc XVI. quoque capite Dei cultum Judaeorum cultui Christianorum opponens ex everso templo hierosolymitano argumentatus est, Judaeorum templi cultum abrogatum (cap. XVI, 2: ἀλλὰ πῶς λέγει κύριος καταργῶν αὐτόν κ.  $\tau$ .  $\lambda$ .) et in ejus locum spiritualem Christianorum Deum colendi rationem positam esse; qua argumentatione lectoribus, qui et ipsi olim ritibus judaicis functi erant, persuaderet, spiritualem ipsorum cultum Dei esse veram et Deo acceptam Dei venerationem. Itaque auctor, quum religiones judaicas non jam valere disputans salutem in Christo datam gentes omnes neglecta circumcisione Deo confidentes adipisci cum apostolo Paulo probaverit (cf. ep. Barn. cap. XIII, 7 cum ep. ad Rom. cap. IV, 11; et ep. Barn. cap. XIV, 8. coll. v. 7 cum Act. cap. XIII, 46 et 47. coll. Luc. cap. II, 32), atque haereditatem patribus promissam verumque Domini testamentum asseguutos esse non qui secundum carnem filii Abrahami essent: Judaeos, sed qui ex fide Abrahami proles essent: Christianos, et ipsum cum Paulo comprobaverit (cf. ep. Barn. cap. XIII, 1 sq. v. 6 et 7 cum ep. ad Rom. cap. IV, 11-13. 16; cap. IX, 7 et 8 (coll. ep. Barn. cap. XIII, 2 et 3 cum ep. ad Rom. cap. IX, 10-12) et ep. ad Gal. cap. III, 6 -9. 22 et 29; cf. ep. Barn. cap. XIV, 1-4 cum ep. ad Gal. cap. IV, 21-31), religionem judaicam institutum salutis fuisse usque ad praestantius et praestantissimum religionis christianae institutum salutis ratum confessus est (cf. cap. II, 6). Oppugnavit Judaeorum eos, qui religionis judaicae abrogationem negantes in pristina ipsorum Deum colendi ratione perseveraverunt; tantum vero abest, ut ipsi populo judaico infestus sit, ut eum ejus propter errores miserat (cap. XVI, 1: πλανώμενοι οί ταλαίπωροι cf. cap. IV, 14).

His argumentis nobis persuasum est, eam quam genuinam ducimus Barnabae epistolae partem a viro christiano ex Judaeis converso ad lectores et ipsos Judaeo-Christianos compositam esse. Inquiramus nunc, quomodo hanc in rem ea quam interjectam ducimus epistolae pars: capp. V—XII ab hac genuina abhorreat. Genuinam partem constituto argumento et constituta argumentandi ratione contineri cognitum habemus. Quo alio argumento quaque argumentatione ab illa discrepante interjecta pars cohaereat, quaeritur.

Interpolator argumentum suum prima et exstrema sua dis-Heydecke, Dissertatio.

putatione brevibus ita constituit: cap. V, 1: Els rouro yag úniμεινεν δ χύριος παραδούναι την σάρχα είς χαταφθοράν, ίνα τη άφέσει τών άμαρτιών άγνισθώμεν, δ έστιν έν τῷ αίματι τοῦ βαντίσματος αὐτοῦ. cap. XII, 10: ἰδε πάλιν Ἰησοὺς, οὐχ ὁ υἰὸς ἀνθρώπου, ἀλλ ὁ υίδς τοῦ θεοῦ, τύπφ δὲ ἐν σαρχὶ φανερωθείς. χ. τ. λ. ν. 11: ἔδε πώς Δαυίδ λέγει αὐτὸν κύριον, καί υἰὸν θεοῦ λέγει. Id igitur egit, ut Jesum Christum non filium cujusdam hominis, sed Dei filium fuisse planum faceret: cap. V, 9: τότε έφανέρωσεν έαυτον είναι υλόν  $\Im$ εου  $\overline{v}$ . 11: ούχουν ό υλός του  $\Im$ εου είς τουτο  $\tilde{\eta}\lambda$   $\Im$ εν έν σαρχί x. τ. λ. (cf. cap. VI, 1. 12. 16) cap. VII, 2: εἰ οὖν δ υίος του θεοῦ ..... Enager, .... nerteúsener, ore ó vios tov geou oux houvaro nageir εἰ μή δι ήμᾶς κ. τ. λ.  $\nabla$ . 9: ἀληθῶς οἶτος ἦν ὁ τότε λέγων, ἑαυτὸν υίον τοῦ θεοῦ εἶναι. cap. IX, 2: καὶ πάλιν τὸ πνεῦμα τοῦ κυρίου προφητεύει. τίς έστιν ό θέλων ζήσαι είς τον αίωνα; ακοή άκουσάτω τής φωνής του παιδός μου (cf. cap. IX, 5) cap. XII, 8: τί λέγει πάλιν Μωυσής Ίησου υίφ Ναυή, έπιθείς αύτφ τουτο το όνομα όντι προφήτη Ένα μόνον ἀχούση πας ὁ λαός, ὅτι πάντα ὁ πατὴρ φανεροῖ περὶ τοῦ υἰοῦ αὐτοῦ χ. τ. λ., atque hoc ita demonstravit, ut, quae huic doctrinae obstare viderentur - sc. Domini incarnatio et passio -, ea removeret argumentando, ipsius filii Dei incarnationem et passionem ad homines redimendos, necessarias fuisse: cap. V, 6: αύτος δε ίνα καταργήση τον θάνατον και την έκ νεκρών άνάστασιν δείξη ότι έν σαρκί έδει αὐτὸν φανερωθηναι, ὑπέμεινεν κ. τ. λ. γ. 10 sq.: εί γάς μη ήλθεν έν σαρχί, πως αν έσώθησαν οι ανθρωποι χ. τ. λ. ούχοῦν ὁ νἰὸς τοῦ θεοῦ εἰς τοῦτο  $\frac{1}{2}$ λθεν έν σαρχί (coll. v. 11 et 12) v. 13: αιτός δε ήθελησεν ούτως παθείν έδει γάρ ίνα έπι ξύλου πάθη x. τ. λ. cap. VI, 7: έν σαρχί ουν αύτου μέλλοντος φανερούσθαι καί πάσγειν, προεφανερώθη το πάθος κ. τ. λ. v. 14: ότο αύτος έν σαρκό έμελλεν φανερούσθαι και έν ήμων κατοικεών. cap. VII, 2: πιστεύσωμεν ότι δ υίος του θεου ούκ ήδύνατο παθείν, εί μή δι' ήμας. v. 3: έπει και αύτος ύπερ των ήμετερων άμαρτιων έμελλεν το σχενός του πνεύματος προσφέρειν θυσίαν. v. 5: ενα δείξη ότι δει αύτον παθείν ύπ' αυτών, πώς ουν ένετείλατο, προσέγετε κ. τ. λ. cap. XII, 2: λέγει είς την χαρδίαν Μωϋσέως το πνεύμα, ίνα ποιήση τύπον σταυροῦ καὶ τοῦ μέλλοντος πάσχειν (coll. v. 3) v. 5: πάλιν Μωϋσῆς ποιεί τύπον του Ιησου, ότι δεί αυτόν παθείν κ.τ. λ. Copiosam enim eam dissertationem, filio Dei opus fuisse carnem induere et mortem occumbere, scriptorem hanc ob causam dedisse, ut divinam Domini majestatem statu suae humiliationis occultam fuisse probatum redderet (cf. cap. XII, 10), dilucide eo patet, quod Domini sublimitatem ejus humilitati creberrime opposuit eo consilio, ut humilem factum esse summum maximumque Dominum ipsum praedicaret. Quapropter argumentatus est: cap. V, v. 5: passum esse ipsum Dominum orbis terrarum, cui Deus, antequam mundum condidisset, dixisset: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram: εί δ χύριος ύπέμεινεν παθείν χ. τ. λ. (animadvertas significationem gravem: intimerver mageiv). v. 6: in carne apparuisse eum, qui prophetis donum in ipsum vaticinandi tri-

34

buisset. v. 7: eum ipsum in terris degisse hominesque docuisse, qui aliquando judicaturus esset (cf. cap. VII, 2). v. 8 et 9: filium Dei perditissimum quemque hominem maxime dilexisse, atque eo optime, se esse filium Dei, palam fecisse, quod Israelem summe diligeret et apostolos, homines maximis peccatis pollutos ad praedicandum evangelium eligeret; hac enim re Dominum voluisse ostendere, se non venisse vocatum justos, sed peccatores, v. 10: eum in carnem venisse, cujus manuum opus esset sol; necesse fuisse, eum in carne apparere, quod si non carne indutus venisset, homines, qui ne solem quidem aspicere ejusque radios intueri possent, ipsum Dominum intueri non potuissent. Quo consilio scriptor his locis Domini majestatem in statu ejus humiliationis latentem praedicavit, eodem aliis locis divinam ejus majestatem in statu ejus exaltationis apertam celebravit: cap. VI, 1 et 2: Ότε ουν εποίησεν την εντολήν, τι λεγει; Τις ό χρινόμενός μου; άντιστήτω μοι ή τίς δ δικαζόμενός μοι; εγγισάτω το παιδί κυρίου. ούαι ύμιν ότι πάντες ύμεις παλαιωθήσεσθε ώς ιμάτιον, και σής καταφάγεται ύμας cap. VII, 9, επειδή σψονται αυτόν τότε τη ήμερα, τόν ποδήρη έχοντα τον κόκκινον περί την σάρκα, και ερουσιν ούχ ουτός έστιν, δν ποτε ήμεις έσταυρώσαμεν έξουθενήσαντες και έμπτύσαντες, και κατακεντήσαντες; άληθως ούτος ην ό τότε λέγων ξαυτόν υίον του θεού είναι. πώς γάρ όμοιος έκείνος; cap. XI, 5: βασιλία μετά δόξης όψεσθε, καὶ ἡ ψυχὴ ὑμῶν μελετήσει φόβον κυρίου. cap. XII, 7: ἔχεις πάλιν καὶ ἐν τούτοις τὴν δόξαν τοῦ Ἰησοῦ, ὅτι ἐν αὐτῷ πάντα καὶ εἰς αὐτόν (cf. v. 10 et 11; cap. VIII, 5; cap. IX, 2).

Hoc argumento, quum ex verbis cap. XII, 10: ide nálw Ίησοῦς ούχ ό νίδς άνθρώπου, άλλ' ό νίδς τοῦ θεοῦ, τύπφ δὲ ἐν σαρκὶ φανερωθείς. έπει ούν μέλλουσιν λέγειν, ότι Χριστός υίος Δαυίδ έστιν, αύτος προφητεύει Δαυίδ, φοβούμενος χαι συνίων την πλάνην των άμαρτωλών Είπεν χύριος το χυρίο μου χάθου έχ δεξιών μου, έως αν θω, τούς έχθρούς σου ύποπόδιον των ποδών σου x. τ. λ. appareat, interpolatorem voluisse adversarios oppugnare eos, qui in morte Christi offendentes ejus divinitatem negarent et hanc suam infitiationem defenderent contendendo, eum filium esse Davidis, nostra sententia ex interjecta interpolatoris argumentatione: cap. IV, 6: er, dè και τοῦτο ἐρωτῶ ὑμᾶς ὡς εἶς ἐξ ὑμῶν ὤν, ἰδίως δὲ καί πάντας ἀγαπῶν ύπερ την ψυχήν μου, προσέχειν νυν έαυτοις και μη όμοιουσθαί τισιν επισωρεύοντας ταις άμαρτίαις ύμων λεγοντας ότι ή διαθήκη εκείνων και ήμων έστιν. ήμων μέν αλλ έκεινοι ούτως είς τέλος απώλισαν αυτήν. λαβίντος ήδη του Μωϋσίως x. τ. λ. supra petita ita complenda est, ut interpolatoris consilium scribendi fuisse videatur, ut impugnaret Christianos judaizantes (cf. cap. V, 4: λέγει δε ή γραφή. Ούχ αδίχως εχτείνεται δίχτυα πτερωτοΐς τουτο λέγει ότι διχαίως άπολείται ανθρωπως, δς έχων όδου διχαιοσύνης γνώσιν έαυτὸν εἰς όδον σχότους αποσυνέχει. bene Hilg.: Apost. Väter pag. 16 infra: Die Anführung dieser Schriftstelle nach den LXX kann sich nicht wohl, wie Hefele meint, auf die Juden beziehen, welche ja die Erkenntniss gar nicht haben, sondern nur auf die Christen,

8\*

welche ihre höhere Erkenntniss in jeder Hinsicht durchführen und bewähren sollen; et Müller, pag. 133: Diese Stelle aus Proverb. I, 17 ist hier nicht auf die alten Juden bezogen, sondern auf die Judaisten und diejenigen, die in Gefahr waren, ihnen zu folgen) tales, quales saeculo secundo p. Chr. n. nomine Ebionitarum ecclesiae oppugnandi essent (conf. quod Hefele ad locum cap. XII, 10 bene adjecit: Sendschr. pag. 101: Letzterer (sc. der Verfasser unseres Briefes) hat sichtlich die Judaisten seiner Zeit im Auge, welche auf die Abstammung Jesu von David und auf den Ausdruck "Davids Sohn" ein besonderes Gewicht legten, um damit ihre Läugnung der Gottheit Christi zu unterstützen. Wer sollte hieran nicht die Ebioniten erkennen? cf. pag. 184). Hoc nomine notantur Judaeo-Christiani ii. gui, guamvis Jesum Messiam a Deo promissum ducerent abrogatum, ut populum judaicum redimeret, tamen Messiam eum putaverint δμοούσιον hominibus non Deo, merum hominem, germanum filium Josephi Mariaeque, progeniem Davidis; atque qui quum Messiam solius populi judaici eum putarent, ab iis, qui ex Ethnicis converterentur, transgressionem in religionem judaicam postulaverint observationemque institutorum judaicorum omnibus Christianis ad salutem necessariam flagitaverint. Hos adversarios oppugnanti interpolatori hae duae eorum sententiae refellendae erant.

Ex his unam refutavit disputans, incarnationem et mortem filii Dei ad homines redimendos necessarias et ab eo ipso (animadvertas diversitatem locorum: cap. V, 5: ouxouv únegev zagioreiv όφεί λομεν τῷ χυρίφ (sc. Domino Jesu Christo) ὅτι χαὶ τὰ παρεληλυθότα ήμιν έγνώρισεν κ. τ. λ. (coll. v. 6: οί προφήται, απ' αύτοῦ έγοντες την χάριν, είς αύτον έπροφήτευσαν) et cap. I, 7: έγνωρισεν γάρ ήμιν ό δεσπότης (sc. Dominus Deus pater) δια των προφητών τα παρεληλυθότα x. τ. λ. (coll. cap. II, 4; cap. XIV, 7 sq.); conf. etiam Cap. VII, 1: Ούχοῦν νοεῖτε, τέχνα εὐφροσύνης, ὅτι πάντα ὁ χαλὸς χύριος (sc. Dominus Jesus Christus) προεφανέρωσεν ήμιν, κ. τ. λ. cum cap. III, 6: είς τοῦτο οὖν, ἀδελφοί, ὁ μαχρόθυμος (sc. θεός Dominus Deus pater) ..... προεφανέρωσεν ήμιν περί πάντων κ. τ. λ.) per prophetas multis dictis, figuris, typis praenuntiatas esse: cap. VII, 3: yeyoauμένης έντολης. Ός αν μή νηστείση την νηστείαν, θανάτω έζολεθρευθήσεται, ένετείλατο χύριος, έπει χαι αυτός ύπερ των ήμετερων άμαρτιών έμελλεν τὸ σκεῦος τοῦ πνεύματος προσφέρειν θυσίαν, κ. τ. λ. (coll. v. 1 et cap. VI, 10). v. 5 et 6: iva delEn ore dei aurov nageiv ún αύτων, πως ούν ένετείλατο, προσέχετε Λάβετε δύο τράγους κ. τ. λ. ν. 7: προσέχετε, πώς δ τύπος τοῦ Ίησοῦ πεφανεροῦται. v. 10: οὐχοῦν ίδε τον τύπον του μέλλοντος πάσχειν Ίησου. ν. 11: τύπος έστι του Ίησοῦ τῆ ἐκκλησία θέμενος ὅτι κ. τ. λ. cap. VIII, 1: Τίνα δὲ δοκεῖτε τύπον είναι ότι έντεταλται τῷ Τσραήλ προσφέρειν δαμαλιν τούς ανδρας x. τ. λ...... ίδε πάλιν ό τύπος ό τοῦ σταυροῦ x. τ. λ. v. 2: νοεῖτε, πώς εν άπλάτητι λέγει ύμιν. δ μόσχος ουν εστιν ό Ίησους, οι προσφέ-**Q**οντες ανδρες άμαρτωλοί οι προσενέγκαντες αυτόν επί την σφαγήν κ. τ. λ. (cf. cap. IX, 7 sq.). cap. X, 12: ημεῖς δὲ δικαίως νοήσαντες τὰς έντολάς λαλούμεν, ώς ήθελησεν ό χύριος. cap. XI, 1: Ζητήσωμεν δὲ, εἰ ξμέλησεν τῷ χυρίφ προφανερῶσαι περί τοῦ ῦδατος χαὶ περί τοῦ σταυροῦ. περί μὲν τοῦ ὕδατος γέγραπται ἐπὶ τὸν Ἱσραήλ χ. τ. λ. ∇. 8: αἰσθάνεσθε, πῶς τὸ ὕδωρ χαὶ τὸν σταυρὸν ἐπὶ τὸ αὐτὸ ῶρισεν. τοῦτο γὰρ λέγει· μαχάριοι, οῦ ἐπὶ τὸν σταυρὸν ἐπὶ τὸ αὐτὸ ῶρισεν. τοῦτο γὰρ λέγει· μαχάριοι, οῦ ἐπὶ τὸν σταυρὸν ἐπι τὸ αὐτὸ ῶρισεν. τοῦτο γὰρ λέγει· μαχάριοι, οῦ ἐπὶ τὸν σταυρὸν ἐπι τὸ αὐτὸ ῶρισεν. τοῦτο γὰρ λέγοντι. Καὶ πότε ταῦτα συντελεσθήσεται; λέγει κύριος. Όταν ξόλον χ. τ. λ. ..... ἔχεις πάλιν περί τοῦ σταυροῦ χαὶ τοῦ σταυροῦσθαι μέλλοντος. ∇. 2: λέγει εἰς τὴν χαρδίαν Μωῦσέως τὸ πνεύμα, ἵνα ποιήση τύπον σταυροῦ χαὶ τοῦ μέλλοντος πάσχειν χ. τ. λ. ∇. 5: πάλιν Μωῦσῆς ποιεῖ τύπον τοῦ Ἱησοῦ, ὅτι δεῖ αὐτὸν παθεῖν κ. τ. λ. ∇. 6: πέρας γέ τοι αὐτὸς Μωῦσῆς ἐντειλάμενος: Οὐχ ἔσται ὑμῶν οἶτε χωνευτόν, οὖτε γλυπτὸν εἰς θεὸν ὑμῖν, αὐτὸς ποιεῖ, ἕνα τύπον τοῦ Ἱησοῦ δείξη. ∇. 10: ἴδε πάλιν Ἰησοῦς, οὐχ ὁ υἰὸς ἀνθρώπου, ἀλλ' ὁ υἰὸς τοῦ θεοῦ, τύπφ δὲ ἐν σαρχὶ φανερωθείς χ. τ. λ.

Ad reffellendos Ebionitas, quibus Deus crucifixus offensioni erat, interpolator hanc rem disputasse mihi videtur; nego, eum hac dissertatione — id quod Walchio (Biblioth. pag. 594), Hefelio (Sendschr. pag. 138 et 182), Müllero (pag. 11. 128 sq.) placet - voluisse sententias Docetarum refellere, videlicet Christianorum eorum, qui Christi divinitatem defenderent contendendo, natum et passum eum esse non in veritate, sed per speciem (xarà dóxnow. vid. Origenes: De principatu, praef. §. 4). Etenim interpolator non incarnationem praedicare conatus est (Hefele: patr. apost. opp. pag. XIII) neque Domini carnem meram carnem ejusque naturam hominibus aequalem fuisse explicavit, sed in homine Jesu ipsum Dominum, Dei filium, apparuisse et eum ipsum in homine apparere et pro hominibus pati necesse fuisse argumentatus est: cap. V, 5: El ó xúgios unteriver nateir negl ths ψυχής ήμων, ων παντός του κόσμου κύριος.... v. 6: πως ούν ύπεμεινεν ύπο χειρός ανθρώπων παθεῖν, μάθετε κ. τ. λ. ν. 10: εἰ γὰρ μή ήλθεν έν σαρχί, πως αν έσωθησαν οι άνθρωποι βλέποντες αυτόν... ... ouxour o vios tou geou eis touto hoger er capel (haec verba ad antecedentia adjungenda, non, ut interpretibus placet, cum sequentibus verbis connectenda mihi quidem videntur; eodem modo verba: ouxouv els rouro únémenner verbis antecedentibus: ina ro réλειον των άμαρτιών..... τούς προφήτας αύτου annectenda sunt; ούχουν = also, deshalb also, vid. Winer: Grammatik 5. Aufl. pag. 599 sq.; animadvertas sequentem particulam yág v. 12: léyes yág ó **βεός κ. τ.** λ.; conf. cap. VI, 16; cap. IX, 4). cap. VI, 14 sq.: ότι αύτος έν σαρκί έμελλεν φανερούσθαι και έν ήμιν κατοικειν....λέγει γάρ χύριος πάλιν Και έν τίνι όφθήσομαι τῷ χυρίφ τῷ θεῶ μου χαί δοξασθήσομαι; λέγει Έξομολογήσομαι σοι έν έκκλησια, έν μέσφ άδελφών μου κ. τ. λ. cap. VII, 9: ἐπειδή δψονται αυτόν τότε τη ήμερα, τόν ποδήρη έχοντα τόν χόχχινον περί την σάρχα, και έρουσιν Ούχ ούτός έστιν, δν ποτε ήμεις έσταυρώσαμεν έξουθενήσαντες και έμπτύσαντες και κατακεντήσαντες; άληθώς ούτος ην ό τότε λέγων έαυτον υίον του θεου είναι. πώς γαρ δμοιος επείνφ κ. τ. λ. Disputavit ergo non adversus

γάς ὄμοι

eos. qui Christi humanitatem infitiarentur, sed contra eos, qui ejus divinitatem negarent: cap. XII, 10: ίδε πάλων Ίησοῦς οὐχ ό νίος άνθρώπου, άλλ΄ ό υίος τοῦ θεοῦ, τίπφ δὲ ἐν σαρκί φανερωθείς (rún q durch äussere Erscheinung; Volkmar (Evgl: pag. 140): der Gestalt nach cf. Müller: pag. 285). Enei our uethours leyen, ort Χριστός υίος Δαυίδ έστιν, αυτός προφητεύει Δαυίδ, φοβούμενος χαί συνίων την πλάνην των άμαρτωλών. Είπεν πύριος τω πυρίο μου κάθου έκ παλ υίος θεοῦ λέγει.

Alteram Ebionitarum sententiam interpolator refellere studuit argumentando, institutiones judaicas nihil sibi voluisse, nisi hanc Domini incarnationem et mortem praesignificare. Itaque quae constituta erant de jejunio (cap. VII, 3-5), de ritibus sa-crificandi hirci (cap. VII, 6-11) et vaccae rubrae (cap. VIII.), de institutione circumcisionis (cap. IX.; cf. cap. X, 12), ea alio consilio nullo dicta esse ei videbantur, nisi quibus Domini incarnatio et passio praemonstrarentur. Hanc esse interpolatoris sententiam plane perspicuum est et ex cap. IX, 4 et 7, ubi lucide dixit, carnis circumcisionem Dominum non unquam instituisse, sed Abrahamum, qui primus circumcisionem dedisset, in spiritu in Jesum prospicientem circumcidisse v. 4: περιτομήν γαρ είρηπεν ου σαρχός γενηθηναι, άλλα παρέβησαν, ότι άγγελος πονηρός έσόφισεν αυτούς x. τ. λ. v. 7: μάθετε ουν ότι Άβρααμ ό πρώτος περιτομήν δούς έν πνεύματι προβλέψας είς τον Ίησουν περιέτεμεν, λαβών τριών γραμμάτων δόγματα. λέγει γάρ. κ. τ. λ. et ex cap. X, 2 sq., ubi aperte dixit, Mosem de cibis noluisse quidquam mandare, sed sensu translato locutum esse: αρα ουν ούχ έστιν εντολή θεου το μή τρώγειν, Μωυσής δε έν πνεύματι ελάλησεν (vet. interp. lat. bene: ergo non (vid. Winer: Grammatik §. 57, 4) est mandatum Dei, ne manducent, sed Moyses in figura locutus est. Hefele et Müller male: aoa our our nonne ergo. Hefele: Sendschr. pag. 85: Ist es nun nicht Gottes Gebot, ([von jenen Thieren] nicht zu essen? [Allerdings], aber Moses hat im Geiste gesprochen), Mosem de escis loquentem voluisse constitutiones morales dare (cf. v. 3: ro our zouglov zoos τοῦτο εἴρηχεν οὐ μή χολληθήση, φησίν, ἀνθρώποις τοιούτοις, οἶτινες ἕμοιοί εἰσιν χοίζοις), Judaeos vero ex carnis cupiditate accepisse, quasi de escis egisset v. 9: περι τών βρωμά των μέν ούν λαβών Μωυσης τρία δόγματα ούτως έν πνεύματι έλάλησεν·οίδε χατ' έπιθυμίαν τῆς σαρχός ώς περί βρωμάτων προσεδέξαντο (coll. v. 10 et 11) cap. VII, 3: αλλά καί σταυρωθείς έποτίζετο όξει και χολη ακούσατε, πώς περί τούτου πεφανέοωχαν οἱ ἰερεῖς τοῦ ναοῦ. γεγραμμένης ἐντολῆς. Ός ἂν μη νηστεύση την νηστείαν χ. τ. λ. (coll. v. 7 et 9 sq.) cap. VIII, 1: Τίνα δὲ δοχεῖτε τύπον είναι, ότι εντέταλται τῷ Ισραήλ προσφέρειν δάμαλιν τους άνδρας x. τ. λ. v. 2: νοειτε πως έν ἀπλότητι λέγει ὑμιν· ὁ μόσχος οἶν ἐστίν ὁ Ἰησοῦς Χ. τ, λ. ν. 7: Χαὶ διὰ τοῦτο οὕτως γενόμενα ήμιν μεν έστιν φανερά, εχείνοις δε σχοτεινά, ότι ούχ πχουσαν φωνης του χυρίου (coll. cap. VI, 10 et 11; cap. X, 12).

Itaque non placet Hefelii sententia, scriptorem legibus mosaicis praeter propriam notionem aliam et allegoricam tribuisse (Sendschr. pag. 85 et 89), sed probata est sententia nostra, interpolatorem nostrae epistolae institutionibus judaicis et legibus mosaicis nullam nisi typicam et allegoricam vim attribuisse (cf. Müller pag. 235). Neque ergo interpolator disseruit, institutiones judaicas alia quadam ratione administrandas fuisse, neque disputavit, eas abrogatas esse alia quadam lege, sed eas unquam ratas fuisse negavit (verba cap. IX, 4:  $i \gamma \alpha \dot{\alpha}$  (ita cum text. vulg.;  $\dot{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$  xai  $\dot{\eta}$  cod. sinait.)  $\pi\epsilon\rho\alpha\rho\dot{\eta}$ ,  $\dot{\epsilon}g$   $\ddot{\eta}$   $\pi\epsilon\pi\alpha\delta\beta\alpha\sigma\nu$ , xat $\eta\rho\eta\eta\tau\alpha\sigma$ duce vetere interprete latino mittenda esse, ex contextu liquet; nescio enim, quo jure quidquam abrogatum esse dici potuerit, quod nunquam institutum fuisse in insequentibus dicatur:  $\pi\epsilon\rho\sigma-\tau\rho\mu\dot{\eta}\nu$  yà $\rho$   $\dot{\epsilon}\sigma\dot{\alpha}\rho\nu\sigma\epsilon\nu$ ,  $\ddot{\alpha}\nu\dot{\epsilon}\rho\dot{\epsilon}\rho$ .

Hoc interpolatoris argumentandi consilium quantopere ab auctoris epistolae consilio disputandi abhorreat elucet. Auctor, vidimus, lectoribus judaeo-christianis, qui, quum religionibus patrum dediti cultum templi judaici ipsis sibi servandum putassent, eversione hujus templi in dubitationem de sua ipsorum salute inducti erant, solacium afferre voluit iis persuadendo, in oeconomia Dei constitutum fuisse, ut instituta judaica abrogarentur et in eorum locum nova Domini Jesu Christi lex substitueretur (cap. II, 6; conferatur supra). Hac de re primum disputavit, per prophetas jam pronuntiatum esse, Judaeorum rationem institutiones mosaicas observandi Deo non acceptam esse, voluisse Deum, ut eae ratione spirituali administrarentur, tum posuit, quae spiritualia sacrificia (cap. II, 9 et 10), jejunia (cap. III, 3-6) sabbata (cap. XV, 6 et 7), templa (cap. XVI, 6-10) Deo maxime placerent. Ergo defendit spiritualem Christianorum cultum Dei a Judaeis, qui suum ipsorum Dei cultum tenebant, tantum vero abest, ut quosdam lectorum adversarios christianos oppugnaverit, a quibus sejungendum iis esset, ut eos admonuerit, ne se sejungerent (cap. V, 10: μή καθ' έαυτούς ενδύνοντες μονάζετε ώς ήδη δεδικαιωμένοι άλλ' έπι το αυτό συνερχόμενοι συνζητειτε περί του κοινή συμφέροντος. cap. XIX, 12; ου ποιήσεις σχίσμα, είρηνεύσεις δε μαχομένους συνάγων).

Contra interpolator jam ab ipso Barnaba apostolo adversarios Judaeo-Christianos, qui observationem institutorum judaicorum ab omnibus Christianis peterent, oppugnatos esse finxit argumentando, Domini dicta, quae a Judaeis tamquam instituta accepta essent, nihil sibi voluisse, nisi ut Domini passionem et mortem atque eorum, qui eum passione et morte afficerent (i. e. Judaeorum) malitiam et mentis caecitatem praemonstrarent (cap. VII, 4 sq. cap. VIII, 1 sq. cap. IX, 8; cap. X, 10; cap. XII, 2).

Nec mimus quam argumento scriptor capitum V-XII ab epistolae auctore abhorret ratione hoc argumentum firmandi, Quum in animo non haberet, ut Barnabae epistolam suo ipsius scripto subderet, sed id ageret, ut ea, quae ad defendendam veritatem fidei christianae argumentis Barnabae adjicere voluit, ab ipso Barnaba apostolo disputata esse effingeret, hujus etiam argumentandi modum ipsum imitari oportebat. Itaque factum est, ut quam in Barnabae epistola usurpatam vidit distinguendi rationem inter ea quae ad monendos Judaeos et ea quae ad docendos Christianos scripta essent, eam et ipse imitatus sit et ineunte sua dissertatione suam hanc esse argumentandi rationem indicaverit: cap. V, 2: γέγραπται γάρ περί αύτοῦ ἅ μὲν πρός τὸν Ισραήλ, α δε πρός ήμας. λέγει δε ούτως (sc. πρός ήμας) etc.... v. 4: λέγει δε ή γραφή (sc. προς αυτούς) etc. . . . v. 5: Ετι δε και τούτο, άδελφοι μου εί ό πύριος ύπέμεινεν παθείν περί της ψυχής ήμων κ. τ. λ. (cf. cap. VI, 12: λέγει γάρ ή γραφή περί ήμιῶν, ὡς λέγει τῷ υἰῷ Ποιήσωμεν κ. τ. λ.) . . . . v. 12: λέγει γάρ ὁ Θεός (sc. προς αὐτούς) etc. etc. Verum auctor epistolae quum oppugnaret Judaeos evangelium Jesu Christi rejicientes opposuit Judaeis non conversis conversum se lectoresque et hac re eum ipsum quoque olim erroribus Judaeorum deditum fuisse patebat (vid. supra). Contra interpolator quum adversarios Judaeo-Christianos oppugnaret oppugnatione totius populi judaici (cap. V, 4: λέγει δε ή γραφή (sc. de Judaeis rerumque eorum studiosis i. e. judaizantibus): Ovx άδίχως έχτείνεται δίχτυα πτερωτοῖς. τοῦτο λέγει στι δικαίως ἀπολεῖται άνθρωπος, δς έχων όδοῦ δικαιοσύνης γνῶσιν ἑαυτὸν εἰς ὁδὸν σκότους ἀποσυνέγει. conferas cap. XII, 10: έπει ουν μέλλουσυν λέγειν, ότι Χριστός υίος Δαυίδ έστιν, αὐτὸς προφητεύει Δαυίδ, φοβούμενος και συνίων την πλάνην τών άμαρτωλών (i. e. eorum qui ex populo Judaeorum sunt, judaizantium cf. supra) cum cap. X, 10: λαμβάνει δε τριών δογμάτων γνώσιν Δαυίδ και λέγει όμοιως Μακάριος ανήρ, δς ..... έν δδφ άμαρτωλών (sc. Judaeorum) ουκ έστη, καθώς οι δοκούντες φοβεισθαι τον πύριον άμαρτάνουσιν ώς οι γοίμοι, quibus verbis scriptor ad adversarios judaizantes respexisse mihi videtur; cf. cap. XI, 7; cap. V, 4; cap. VI, 6; cap, XII, 4), non opposuit Judaeis non conversis conversum se lectoresque, sed opposuit se ipsi etiam populo judaico. Quum enim adversarios, qui fidei judaicae magis studerent, quam fidei christianae eo optime impugnare posse sibi videretur, quod religionis judaicae vanitatem et ipsius populi judaici stultitiam et malitiam coargueret, factum est, ut argumentationem suam Judaeis quam infestissime persequutus sit. Itaque adversarios judaizantes oppugnare eum videmus increpitando Judaeos atque Judaeos convincere horum opprobriorum et vitiorum:

A malo angelo decepti Judaei sunt, ut circumcisionem carnis a Domino mandatam esse opinarentur: cap. IX, 4: περιτομήν γάρ εξηπεν οι' σαρκός γενηθήναι. ἀλλά παρέβησαν, ὅτι ἄγγελος πονηρός εσόφισεν αὐτούς. Propter carnis cupiditatem Judaei, quae Moses imagine escarum in spiritu decreverat, ea acceperunt, quasi de escis simpliciter egisset: cap. X, 9: περί μέν τῶν βρωμάτων οἶν επιθυμίαν της σαρκός ώς περί βρωμάτων προσεθέξαντο. Domini decreta iis obscura fuerunt, quia vocem ejus non audiverunt: cap. VIII, 7: καί δια τούτο ούτως γενόμενα ήμιν μέν έστιν φανερά, έκείνοις δε σχοτεινά, ότι οὐχ ήχουσαν φωνής χυρίου. Et undenam, inquit, iis haec intelligere ac comprehendere licuit: cap. X, 12: ἀλλά πόθεν exelvois ravia voñoai à ouvievai; Judaei vocantur conventus malignorum: cap. V, 13: λέγει γαρ ό προφητεύων έπ' αυτώ. Φείσαι μου τής ψυχής από βομφαίας και Καθήλωσόν μου τώς σάρκας, ότι πονη**ρευομένων συναγωγαί επανέστησάν μοι** cap. VI, 6: τι ουν λέγει πάλιν δ προφήτης; Περιέσχεν με συναγωγή πονηρευομένων, εκύκλωσάν με ώσει μέλισσαι πηφίον (coll. cap. V, 8 et 9; cap. X, 10; cap. XI, 7; cap. XII, 10); dicuntur homines summae nequitiae: cap. VIII, 1: Tiva δε δοχείτε τύπον είναι, ότι εντέταλται τῷ Ισραήλ προσφέρειν δάμαλιν τους ανδρας, εν οίς είσιν άμαρτίαι τέλειαι, και σφάζαντας καταπαίειν xal alpen τότε την σποδόν παιδία x. τ. λ. (his enim verbis interpolator dicere noluit, ex Judaeis nequissimos quosdam ad offerendam illam juvencam electos esse — interpretes haec verba ita accipientes errorem scriptoris in iis latentem aperuisse sibi videntur. Hefele: Sendschr. pag. 74: Unrichtig ist vor Allem, wenn der Verfasser behauptet, diejenigen, welche die Kuh brachten, sie schlachteten und verbrannten, mussten grobe Sünder gewesen sein etc. cf. Müller. pag. 207 — sed scriptor maxima peccata in iis infuisse dixit, quum ex improbo populo judaico essent (noli negligere articulum ante vocabulum: avdgas); neque enim recte Hefele: Männer mit schweren Sünden, sed: die (sc. jüd.) Männer, in denen (quia Judaei erant) vollendete Sünden waren; probatur hoc ex ipsius scriptoris interpretatione hujus imaginis vaccae rubrae: v. 2: νοείτε, πώς έν άπλότητι λέγει ύμίν ό μόσχος οὖν έστιν ό Ιησούς, οί προσφέροντες ανδρες άμαρτωλοί οι προσενέγκαντες αύτον έπι την σφαγήν. (verba sequentia: είτα ούκετι ανόρες, ούκετι άμαρτωλών ή δόξα cum vet. interp. lat. mittenda sunt; ita etiam Davisius, Hefele; cf. Müller. p. 211) v. 3: of de bant fortes naides of εύαγγελισάμενοι ήμων την άφεσιν των άμαρτιών κ. τ. λ.; oppositi enim non sunt viri peccatores pueris vacuis a peccatis, nam etiam apostoli typo horum puerorum significati peccatis abundasse dicuntur (cf. cap. V, 9; conferatur infra), sed opposita inter se est diversa actio illorum peccatorum, et virorum et puerorum; quare praesignificati esse ei videbantur viris vaccam offerentibus: flagitiosi Judaei Jesum ad necem offerentes, atque pueris populum singulatim aspergentibus: apostoli evangelio remissionis peccatorum homines purgantes). Populus judaicus omnibus gentibus pejor esse dicitur (cap. IX, 5: 'Idov',  $\lambda \epsilon_{\gamma \epsilon_{1}} \times \delta_{2005}$ ,  $\pi \acute{\alpha} \tau i \epsilon_{3} \epsilon_{3} r_{7}$ μητα αχοβυστία, ό δε λαός ούτος απερίτμητος χαρδία omnes gentes incircumcisae quidem sunt carne, hic vero populus [judaicus] incircumcisus est corde), incredulus, viae justitiae contradicens (cap. XII, 4: καί πάλιν έν έτέρφ προφήτη λέγει· Όλην την ήμέραν έξεπέτασα τας χειράς μου πρός λαόν απειθή και αντιλέγοντα όδο δικαία μου). Propter peccata sua testamentum Domini in perpetuum perdidit:

cap. IV, 6: ἐκεϊνοι οῦτως εἰς τέλος ἀπώλεσαν αὐτὴν (sc. διαθήκην) λαβόντος ήδη του Μωυσέως cf. v. 8: συνετρίβη αίτων ή διαθήκη. Propter peccata sua hunc populum ad mortem traditum radicibusque exstinctum iri typis apertisque verbis a Domino praenuntiatum est: cap. XII, 2: λέγει δε πάλιν τω Μωυση, πολεμουμένου του Ισραήλ ύπό των άλλοφύλων, και ένα ύπομνήση άυτους πολεμουμένους, δτι διά τάς άμαρτίας αύτων παρεδόθησαν εἰς θάνατον, λέγει είς την χαρδίαν Μωϋσέως το πνεύμα, ϊνα ποιήση τύπον σταυρού και του μέλλοντος πάσχειν, ότι έαν μη έλπισωσιν επ αψτφ, εἰς τὸν αἰῶνα πολεμηθήσονται κ. τ. λ. (coll. v. 3 et 4) v. 5: πάλιν Μωϋσης ποιεί τύπον τοῦ Ίησοῦ, ὅτι δει αὐτὸν παθείν, zal αύτος ζωοποιήσει, δν δόζουσιν απολωλεκέναι έν σημείφ, πίπτοντος του Ίσραήλ. ἐποίησεν γὰρ χύριος πάντα ὄφιν δάχνειν αὐτούς, χαὶ ἀπέ-Ͽνησχον.....Γνα ἐλέγξη αὐτούς, ὅτι διὰ τὴν παράβασιν αὐταν είς θλιψιν θανάτου παραδοθήσονται. ν. 9: λέγει ουν Μωϋσής Ίησοι ύιο Ναυή, έπιθεις τοίτο δνομα, όπότε έπεμψεν αυτόν κατάσκοπον της γής. Λάβε βιβλίον είς τας χειράς σου και γράψον α λέγει χύριος, ότι έχχόψει έχ ζιζών τόν οίχον πάντα του Άμαλήχ ό υίος τοῦ θεοῦ ἐπ' ἐσχάτων τῶν ήμερῶν (respicienti mihi versum 2, quo scriptor disputaturum se esse denuntiavit, quibus rebus Dominus Mosi jam aperuerit, populum judaicum morti traditum iri, verba: õre exxówee x. r. l. non de exstinctione regni Satanae, id quod interpretibus probatum est (Hefele: Sendschr. pag. 101: Unter Amalek im letztern, figürlichen Sinne ist das Reich Satanas verstanden etc. cf. Müller pag. 283), sed de exstirpatione populi judaici dicta esse videntur cf. v. 5 sq.). Peccatis horum, qui ad mortem persequuti sunt prophetas ipsius, ut fastigium imponeret Dominus ab iis passus est: cap. V, 11: Sva τὸ τέλειον τῶν ἁμαρτιῶν ἀναχεφαλαιώση τοἰς διώζασιν ἐν θανάτω τοὺς προφήτας αύτοῦ, οὐκοῦν εἰς τοῦτο ὑπέμεινεν. cf. cap. VII, 5: ἵνα δείξη ότι δει αυτόν παθειν ύπ' αυτών, πως ουν ένετείλατο; προσέχετε κ. τ. λ. (ὑπ' αὐτῶν cum cod. sinait. et vet. interp. lat.; text. vulg. ὑπέο avrov cf. cap. XIV, 3). Vae iis, inquit scriptor, qui justum alligaverint; pessimum consilium inierunt adversus semetipsos: cap. VI, 7: λέγει γάς ό προφήτης έπι τον Ισραήλ Ουαι τη ψυχη αιτών, ότι βεβούλευνται βουλήν πονηράν χαθ έαυτών ειπόντες. Δήσωμεν τον δίπαιον, ὅτι δύσχοηστος ήμῖν ἐστίν. Juste percunt, dicit, qui scientiam viae justitiae habentes in viam tenebrosam horum Judaeorum se continent (dictum est hoc de judaizantibus rerum judaicarum studiosis. conf. supra). Nequissimorum horum Judaeorum nequissimos ad praedicandum evangelium Dominus elegisse dicitur apostolos: cap. V, 9: δτε δε τούς ίδιους αποστόλους τους μελλοντας πηρύσσειν το εύαγγέλιον αύτοῦ έξελέξατο, ὄντας ὑπέρ πάσαν ἁμαρτίαν ἀνομωτέρους κ.  $\tau$ .  $\lambda$ ; qua in re noster adeo a populo judaico aversum se praestitit, ut asseveraverit, Dominum eam solam ob causam in populo judaico apparuisse, non in ullo alio populo, apostolosque ex Judaeis, non ex Ethnicis elegisse, quod ostendere vellet, se venisse vocatum peccatores (cap. V, 8 et 9: πέρας γέ τοι διδάσκων τον

3

Ισραήλ και τηλικαύτα τέρατα και σημεία ποιών εκήρυσσεν και ύπερηγάπησεν αυτόν. ότε δε τους ίδιους αποστόλους τους μελλοντας πηρύσσειν το είαγγέλιον αύτοῦ ἐζελέξατο (sc. ex hoc populo judaico), ὅντας ύπες πάσαν άμαςτίαν άνομωτέςους, ενα δείξη ότι ούκ ήλθεν καλέσαι δικαίους, άλλα άμαρτωλούς είς μετάνοιαν, τότε έφανέρωσεν έαυτον είναι vièr 9cov). His Judaeis, qui circumcisionem carnis haberent, non circumcisionem aurium et cordum, interpolator opposuit eos, qui circumcisionem carnis non haberent, haberent autem circumcisionem aurium et cordum: cap. IX, 1: Λέγει γάρ πάλιν περί τῶν ώτίων, πώς περιέτεμεν ήμών την χαρδίαν. λέγει χύριος έν τφ προφήτη. Είς αποήν ώτίου υπήπουσαν μου. και πάλιν λέγει. Αποή απούσονται οί πόρφωθεν (cf. Müller p. 219: Wer sind οί πόρφωθεν? Bei Jesaj. sind die fernen Heiden den nahen (of eyyljorreg) Israeliten entgegengesetzt, welche beide das Strafgericht Gottes über Assyrien hören sollen. Hier in unserem Briefe sind of πόρowser die welche hören werden, also die Christen - immo Christiani ex Ethnicis), & έποίησα γνώσονται. καί Περιτμήθητε, λέγει κί-Qιος, τὰς χαρδίας ὑμῶν χ. τ. λ. Ψ. 4: Οὐχοῦν περιέτεμεν ἡμῶν τάς άχοάς, ίνα άχούσαντες λόγον πιστείσωμεν χ. τ. λ. ν. 5: λέγει πρός α ντούς Τάδε λέγει χύριος ό θεός ύμιων — ώδε εύρίσχω νέαν έντολήν -- μή σπείρητε έπ' ἀκάνθαις, περιτμήθητε τῷ κυρίφ ὑμῶν. καί τι λέγει; Περιτμήθητε τὸ σχληρὸν τῆς καρδίας ὑμῶν, καί τὸν τράχηλον ὑμῶν οὐ μη σχληρύνητε. πάλιν Ἰδού, λέγει χίριος, Πάντα τὰ ἔθνη ἀπερίτμητα ἀχροβυστία, ὁ δὲ λαὸς οὖτος  $\dot{a}\pi\epsilon\varrho(\tau\mu\eta\tau o\varsigma xa\varrho\delta(q x. \tau. \lambda.$  (animadverte etiam, quod in versu 7. loco verborum: μάθετε ουν, τέχνα άγάπης, περί πάντων πλουσίως a vet. interp. lat. scriptum sit: "quos dicit filios Abrahami de omnibus gentibus". Müllerus bene adjicit ad hunc locum pag. 230: Diese Lesart des Lateiners ist auf jeden Fall eigenthümlich und kann weder auf einem Uebersetzungsfehler, noch auf einem Abschreibefehler beruhen. Diese Worte müssen sich auf die Stelle des Jeremias [cap. IX, 25 et 26; conf. quae Müllerus de hoc loco bene disputavit pag. 228 sq.] beziehen, in welcher, weil Gott sagt, er werde jene Völker der Beschneidung heimsuchen, unser Verfasser eine Bezeichnung derselben als wahrer Kinder Abrahams sieht..... Diese Lesart scheint dem alten Lat. eine eigenthümliche und selbstständige Stellung den griechischen Handschriften gegenüber (auch dem cod. sinait.) einzuräumen. Er ist ja älter als der cod. sinait. (cf. Volkm. monumentum vetust. pag. 3. Hilg.: Barnab. epist. pag. VIII. sq.); hunc locum conjicio duce vet. interp. lat. ita legendum esse: λέγει ουν τέπνα Άβραάμ (Άβραάμ loco vocis ἀγάπης quae in textu vulg. non legitur; conf. verba sequentia: ὅτι Ἀβραάμ ὁ πρῶτος κ. τ. λ.) περί πάντων γένεων (γένεων loco vocis πλουσίως quae in cod. sinait. post verba: doùs èr πνεύματι lecta cum hac voce immutata esse videtur). μάθετε γάρ, ότι Άβραάμ κ. τ. λ.). Auribus et corde non circumcisi esse dicuntur Judaei et judaizantes Christiani; illi: quum Domini vocem non audiverint (cap. VIII, 7), vel ejus prae-

\*\*\*

cepta male intellexerint (cap. X, 12) atque Dominum non timentes in eius prophetas et in eum ipsum peccaverint (cap. V, 11), hi: quum verba divina falso interpretati sint (cap. XII, 10) et Dominum se timere simulantes culpam sibi commiserint (cap. X, 10). Malis his et stultis hominibus ex populo judaico ortis interpolator opposuit se lectoresque auribus et corde a Domino ea causa circumcisos, ut illorum stultitiam intelligerent et oppugnarent: cap. X, 12:  $d\lambda da \pi \delta \vartheta ev \ell x e \ell vois xa voñoas n ovuevas;$  $\eta \mu \epsilon \tilde{i}_{S} \delta \ell \delta ixalos voñoavies tas evolas la loõuev, os <math>\eta \vartheta \ell \lambda \eta \sigma evo$  $evos. \delta da toõto <math>\pi e \varrho \ell \epsilon \mu ev tas a da s \tilde{j} \mu e \tilde{v}$  s ad toõto  $\pi e \varrho \ell \epsilon \mu ev tas a da s von o da toõto <math>\pi e \ell \ell \epsilon \mu evo s$ . X, 4 et 9; cap. VIII, 7; cap. V, 3 et 4).

Itaquè auctor epistolae religioni judaicae similiter atque apostolus Paulus et auctor epistolae ad Hebraeos vim tribuens praeparandi religionem christianam ipsi etiam populo judaico eum locum attribuit, ut Domini spem suam haberet atque novo a Domino ipso parato populo serviens in hoc Domini populo interiret (cap. XIII. et XIV.). Ergo oppugnavit minime ipsum populum judaicum, sed Judaeorum sui temporis eos, qui hanc populi judaici condicionem non agnoscentes religionem judaicam evangelio Domini Jesu Christi abrogatam esse negarent. Adversus hos disputavit, populum judaicum verum et Deo acceptum Dei cultum non jam habuisse (capp. II. III. XV. XVI.), nec testamentum patribus promissum jam accepisse, acceptum id habere novum Christiangrum populum, illo mojorem et priorem (capp. XIII. et XIV.).

Contra interpolator impugnavit non solum religionem judaicam, sed etiam populum judaicum (cf. cap. VIII, 4 ubi patres Abrahamum, Isaaccum, Jacobum a pravitate et culpa populi judaici exceptos nominatim vocat: dia il dè igeis naides oi gavillories; els μαρτύριον Άβραάμ, Ίσαάκ, Ίακώβ, ότι ούτοι [cf. v. 2] μεγάλοι το 9:6) et tantum abest, ut populum foederis eum esse arbitratus sit, ut testamentum Domini in aeternum eum perdidisse affirmaverit (cf. cap. IX, 6: αλλ' έρεις· Καλ μήν περιτέτμηται ό λαός εἰς σφραγιδα. αλλά καλ πῶς Σύρος καλ Άραψ καλ πάντες οἱ iepeis τῶν eidalauy. สี่oa our xaxeivos ex เท็ร อิเลปท์มทร ฉบเลี้ย eloiv; ส่งได้ xal ob 'Δεγύπτεοε έν περετομή είσιν. λέγεε οὖν τέκνα 'Δβραὰμ΄ περὶ πάντων γένεων. cap. IV, 6: ἀλλ' ἐκεϊνοε οὕτως εἰς τέλος ἀπώλεσαν ἀυτήν (sc. diagnzny). Inde factum est, ut non, ut epistolae auctor, novum populum opposuerit veteri populo, natu minorem natu majori (in cap. VII, voce τοῦ λαοῦ [νηστεύοντος z. τ. λ.] non notatur populus judaicus [opp.: τοῦ λαοῦ τοῦ καινοῦ], sed Judaeorum vulgus [opp. v. 4: of fegeig µ ovos cf. v. 5: qayere vueig µovos]), sed populum judaicum excellentem ullum locum in oeconomia divina tenere negans, ne eximiam appellationem quidem: "ό λαός" (i. e. electus populus) ei tribuerit. Hanc enim ob causam eum notationem δ λαός defugisse Judaeosque in sua argumentatione semper ó logan' significasse, ex cap. IV, 6-8 potissimum elucet, ubi auctoris argumentationem cap. XIV, 1-3 transscribens haec verba omisit: cap. XIV, 1: την διαθηχην, ην ωμοσεν τοις πατράσι δούναι

τῷ λαφ, εἰ δέδωκεν κ. τ. λ. ν. 2: τοῦ λαβεῖν τὴν διαθήκην κυρίου πρός τόν λαόν. ν. 3: χαὶ λαβών Μωϋσῆς χατέφερεν πρός τόν λαόν dovras. Quin etiam aliquot locos ex sacris scriptis citatos, in quibus Judaei voce, "ο λαός" appellati sunt, eam in rem adhibuisse videtur, ut ex ipsis Domini verbis non electum hunc esse populum ( $\delta \lambda \alpha \delta c$ ), sed esse eum *rejectum* demonstraret (vid. cap. IV, 8: λέγει γαρ ούτως χύριος Μωύση, Μωύση, χατάβηθι το τάχος, ότι η νό-μη σεν ο λαός σου ούς έξηγαγες έχ γης Αιγύπτου (consulto ita transposuisse videtur verba: cap. XIV, 3: or o haos σου δν έξηγαγες έκ γής Αλγύπτου ήν όμησεν); cap. IX, 5: και πάλιν 'Ιδού, λέγει κύριος, πάντα τὰ έθνη απερίτμητα απροβυστία, ό δε λαός ουτος απερίτμητος καρδία (cf. v. 6: αλλ' έρεις Και μήν περιτέτμηται ο λαός (i. e. ille populus; ita dicit intuens antecedentia: d dè lads ouros) els σφραγίδα. respondet: minime: αλλά και πῶς Σύρος κ. τ. λ.); cap. ΧΙ, 2: λέγει ουν ό προφήτης Έστηθι, ούρανέ, και έπι τούτο πλείον φριξάτω ή γη, ότι δύο και πονηρά εποίησεν ό λαός ούτος έμε εγκατέλιπον κ. τ. λ., cap. XII, 4: και πάλιν έν ετέρφ προφήτη λέγει Όλην την ημέραν έξεπέτασα τας χειράς μου πρός λαόν απειθη και αντιλέγοντα όδφ δικαία μου).

Qui scriptor hoc modo religionem populi judaici vanam et ipsum populum judaicum a Domino rejectum et in sempiternum a salute exclusum esse argumentatus sit, eum ipsum hoc populo ortum, circumcisione huius populi affectum, lege mosaica institutum, religionibus huius populi functum esse nego. Ne gnarus quidem morum rituumque religionis judaicae nec linguae hebraicae peritus hic scriptor exstat. Quae enim in cap. VII. de ritibus festi judaici expiationum vitiose relata sunt (vid. Hefele: Sendschr. pag. 167 sq.), ea scripta esse non possunt a viro quoquam, qui aut ipse Hierosolymis illo festo adfuerat, aut hac de re edoctus erat ab ipsis spectatoribus vel a quibusvis Judaeis qui a spectatoribus hanc rem traditam habebant. Composita ea esse videntur tempore, quo templo hierosolymitano everso a Judaeis exsulantibus (adnimadverte locum cap. XI, 3: eoco9e yag ws nevervou νοσσοί ανιπτάμενοι, νοσσιας αφηρημένης) celebratio illius festi per multos jam annos omissa erat variaeque et commentitiae traditiones de eo divulgatae erant; eaque a viro aliquo, qui quum colligeret quidquid typorum mortis Domini invenire poterat, illis traditionibus mallet fidem habere, quam ipsis sacris Judaeorum scriptis (conf. infra). Rerum judaicarum cum ipse tam imperitus fuisse videtur, ut nesciam, nonne crediderit, Abrahamum graece locutum esse — contendit enim, Abrahamum fecisse typum, qui in litteris graecis latuit cap. IX, 7 et 8: μάθετε γάς, ότε Άβρααμ ό πρώτος περιτομήν δούς έν πνεύματο προβλέψας είς τον Ίησοῦν περιέτεμεν, λαβών τριών γραμμάτων δόγματα. λέγει γάρ' Και περιέτεμεν Άβρααμ έκ του οίκου αιτού ανδρας δεκασκτώ και τριακοσίους (de scriptoris errore in constituendo hoc numero vid. Hefele: Sendschr. pag. 82 sq.; cf. Müller pag. 232); the own h dodeisa tout prosots; μάθετε ότι τους δεκαοκτώ πρώτους, και διάστημα ποιήσας λέγει τριακοσίους. τὸ δεκαοκτώ IH (numerus XVIII graece scribitur IH). ἔχεις Ἰησοῦν (initium nominis Jesu: ἸΗσοῦς). ὅτι δὲ ὁ σταυρὸς ἐν τῷ Τ ημελλεν ἔχειν τὴν χάριν, λέγει καὶ τριακοσίους (numerus COC graece scribitur T; propter similitudinem crucis hoc signo indicatam esse scriptor dicit crucem Domini). δηλοῖ οὖν τὸν μὲν Ἰησοῦν ἐν τοῖς δυσὶν γράμμασιν, καὶ ἐν τῷ ἐνὶ τὸν σταυρόν (Neander: Kirch. Gesch. I. pag: 735: Dem Barnabas hätte doch beifallen müssen, dass die Buchstaben IH und T nur im Griechischen die Zahl 318 bedeuten, nicht aber in der Originalsprache der Bibel) — sacrosque Judaeorum libros conscriptos esse in lingua graeca versionis alexandrinae (quam "Septuaginta" vocant), qua sola usus est (conf. infra: cf. Hefele: Sendschr. pag. 215 sq.; Müller pag. 76 sq.), tum lectores tam rudes rerum judaicarum habuit, ut ne distributionis quidem populi judaici (sc. in duodecim tribus) scientiam eos habuisse, poneret; edocet enim eos cap. VIII, 3: ὅτι δεκαδύο guλαὶ τοῦ Ἰσραήλ).

.

Haec capitum V-XII commentatio, quam et argumento et argumentatione a genuina epistola abhorrere hactenus disputavimus, ne ad dispositionem quidem epistolae praescriptam (cap. I, 7) referri posse mihi videtur. Cognitum habemus, hanc dispositionem auctorem epistolae seguutum esse constituto ordine serieque disputantem primum de revelatis rebus praeteritis, deinde de apertis rebus instantibus et futuris, quae quidem ad lectorum salutem spectarent (conf. supra). Nec mirum, quod, cui scriptori tempora ansam scribendi dederunt, ei ipsius temporis partitio dispositioni erat. In capp. V-XII illa dispositio prorsus neglecta est. Nam quamquam ineunte capite IV. denuntiatum est, in insequentibus disputatum iri de rebus instantibus, tamen in capp. V-XII ne ulla guidem ratio temporum habetur, nec ullo usguam loco res adversae et calamitates eae respiciuntur, quae totius reliquae epistolae causam et argumentum efficiunt. Non mirum hoc, si illa capita ad refellendos errores quosdam conscripta esse ponimus; nam cui scriptori non tempora, sed dissensiones ansam scribendi dederint, non postulabimus, ut is ullam rationem temporum habeat. Itaque quum verba ea, quae dispositionis loco capitibus V-XII praescripta sunt: cap. V, 3: οὐκοῦν ὑπερευχαριστεῖν ἀφείλομεν τω χυρίω, ότι και τα παρεληλυθότα ήμιν έγνώρισεν, και έν τοῦς ἐνεστώσιν ἡμᾶς ἐσόφισεν, καὶ εἰς τὰ μέλλοντα οἶκ ἐσμὲν aoúveros, in explicatione ipsa ab interpolatore prorsus neglecta sint, patet, ea nil nisi verba esse, ex cap. I, 7 ad hoc repetita, ut supplementum capitum V-XII contextu cum antecedentibus junctum esse videretur (conf. supra).

Verum qui fit, ut ea, quae ad supplendas quasdam epistolae sententias scripta esse putamus (vid. supra), ab his ipsis sententiis abhorrere, neque contextu sententiarum juncta esse probemus? Hoc eo probatur, quod interpolator illas sententias non integras servavit, sed eas in aliud quoddam argumentum convertit. Neque enim eam ob rem complevit epistolam, ut auctoris argumentum magis firmaret, sed eam ob rem, ut aliud quoddam argumentum comprobatum redderet. Inde quum id ageret, ut in epistola suum argumentum disputari videretur, res in epistola sibi proposita tractatas etiam ipse tractavit, alia vero argumentandi ratione in aliud argumentum spectans. Itaque mirabile id evenit, quod in nostra epistola de iisdem rebus bis et diversa argumentatione diversoque argumento dissertum est:

De sacrificiis et jejunio disputatum est in capp. II-III atque in capp. VII-VIII. In capp. II-III ad firmandum argumentum, instituta judaica evangelio Jesu Christi abrogata esse (conf. supra), demonstratum est, sacrificia et jejunia Judaeorum Deo non accepta fuisse, abrogata igitur esse spiritualibus sacris et jejuniis religionis christianae Deo probatis: cap. II, 4 sq.: πεφανέρωχεν γάρ ήμεν δια πάντων των προφητών, ότι ούτε θυσιών ούτε όλοκαυτωμάτων ούτε προσφορών χρήζει, λέγων ότι μέν· Τί μοι πληθος των θυσιών ύμῶν; λέγει χύριος χ. τ. λ. τίς γὰρ ἐξεζήτησεν ταῦτα ἐχ τῶν χειρῶν ὑμῶν; χ. τ. λ. マ. 6: ταῦτα οὖν χατήργησεν, Γνα ὁ χαινὸς νόμος τοῦ χυρίου ήμων Ίησοῦ Χριστοῦ, ανευ ζυγοῦ ἀνάγκης ῶν, μη ἀνθρωποποίητον έχη την προσφοράν. λέγει δε πάλιν πρός αυτούς. Μη έγοι ένετειλάμην τοῦς πατράσιν ὑμῶν ἐκπορευομένοις ἐκ γῆς Αἰγύπτου, προσενέγκαι μοι ὅλοκαυτώματα καί θυσίας; άλλ ή το ύτο ένετειλάμην αύτοις. Έκαστος ύμων κατά τοῦ πλησίον έν τη καρδία έαυτοῦ κακίαν μη μνησικακείτω, καὶ δρκον ψευδή μή άγαπατε κ. τ. λ. ν. 10: ήμιν ουν ούτως λέγει Θυσία το θεφ καρδία συντετριμμένη κ.τ. λ. cap. III, 1 sq.: Λέγει ουν πάλιν περί τούτων πρός αύτούς. Ίνα τι μοι νηστεύετε .....ού ταύτην την νηστείαν έγω έξελεξάμην, λέγει χύριος, ούχ άνθρωπον ταπεινούντα την ψυχην αὐτου, ούδ αν χάμψητε ώς χρίχον τον τράχηλον ύμων χαι σάχχον χαι σποδόν ύποιρώσητε, ούδ' ούτως χαλέσετε νηστείαν δεχτήν. πρός ήμας δε λέγει. Ίδου αυτη νηστεία ην έγω έξελεξάμην, λέγει χύριος, ούχ ανθρωπον ταπεινούντα την ψυχην αύτου. άλλα λύε πάντα σύνδεσμον αδικίας, διάλυε στραγγαλιώς βιαίων συναλλαγμάτων κ. τ. λ. In capp. VII-VIII ad firmandum argumentum: filii Dei incarnationem, passionem et mortem ad homines redimendos necessarias et multis typis figurisque praesignificatas esse, demonstratum est, Domini mandata de ritibus sacrorum et jejunii nihil sibi voluisse nisi ejus passionem et mortem portendere: cap. VII, 3: yeyqaµµévyş έντολής. Ός αν μή νηστεύση τήν νηστείαν, θανάτφ έξολεθρευθήσεται, ένετείλατο χύριος, έπει χαι αυτός ύπερ των ήμετέρων άμαρτιών έμελλεν το σκεύος του πνεύματος προσφέρειν Θυσίαν κ. τ. λ. v. 5 sq.: Ίνα δείξη, ότι δεί αυτόν παθείν υπ αυτών, α ένετείλατο; προσέχετε Λάβετε δύο τράγους χαλούς χαι όμοίους χαι προσενέγχατε ..... προσέχετε, πῶς ὁ τύπος τοῦ Ἰησοῦ πεφανεροῦται. xai ἐμπιύσατε πάντες και κατακεντήσατε κ. τ. λ. προς τι ούν τοιτο; προσέχετε τον μέν ένα έπι το θυσιαστήριον, τον δε ένα επικατάρατον κ. τ. λ. ο υκούν έδετε τόν τύπον τοῦ μέλλοντος πάσχειν Ίησοῦ. cap. VIII, 1 sq.: Τίνα δε δοχεΐτε τύπον είναι, δτι εντέταλται τῷ Ίσραήλ προσφέρειν δάμαλιν τούς άνδρας κ. τ. λ. νοείτε, πώς έν άπλότητο λέγει ήμιν ό μόσχος οὖν ἐστίν Ίησοῦς, οἱ προσφέροντες ανδρες άμαρτωλοί οι προσενέγχαντες αὐτὸν ἐπὶ τὴν σφαγήν.

Christianos testamenti haeredes esse, non Judaeos, demonstratum legimus in capp. XIII-XIV atque in capp. IV, 6-9 et VI. In capp. XIII-XIV ad refellendos Judaeos ex typis a patribus (cap. XIII) et Mose (cap. XIV, 1-3) factis demonstratum est, duorum populorum a patribus originem habentium natu minorem (i. e. populum christianum) majorem fore populum et testamenti haeredem: cap. XIII, 1 sq.: "Ιδωμεν ουν, εί ούτος ό λαός κληρονομεί η ό πρώτος, και εί ή διαθήκη είς ήμας η είς έκείνους κ. τ. λ. cap. XIV, 4: Μωυσής μέν γαρ ελαβεν, αυτοί δε ούα εγένοντο άξιοι. πώς δε ήμεις ελάβομεν, μάθετε. Μωϋσής θεράπων ων έλαβεν, αυτός δε ό κύριος ήμιν έδωκεν είς λαόν κληρονομίας, δι ήμας ύπομείνας. ln locis cap. IV, 6-9 et cap. VI ad firmandum argumentum contra judaizantes Christianos allatum, populum judaicum a Domino rejectum esse et testamentum Domini in perpetuum perdidisse, demonstratum est, quae promissa essent de bona terra lacte et melle fluente, ea n ihil sibi voluisse nisi incarnationem Domini praesignificare, non igitur Judaeis, sed Christianis promissa esse: cap. VI, 8 sq.: Τί λέγει ὁ ἄλλος προφήτης Μωϋσῆς αὐτοῖς (i. e. quid sibi vult, quod Moses iis dicit) Idov rade Leyes xúgeos & Seos (haec sunt verba Mosis). Είσελθατε είς την γην την άγαθήν, ην όμοσεν κύριος τῷ Άβραάμ καὶ Ἰσαάκ καὶ Ἰακώβ, καὶ κατακληρονομήσατε משיד אי, אאי פוטטדמי אמאמ צמו עולאו. דו אוארי א איטטדו; עמאדר לאתודמדר, φησίν, έπι τον έν σαρχί μέλλοντα φανερούσθαι 'Ιησούν (ύμιν ante 'Ιησοῦν duce vet. interp. mittendum puto). ἄνθρωπος γὰρ γη ἐστὶ πάσχουσα άπο προσώπου γάρ της γης ή πλάσις του Αδάμ έγένετο. τι ουν λέγει Είς την γην την άγαθην την δέουσαν γάλα και μέλι; κ. τ. λ. λέγει γάρ ὁ προφήτης παραβολήν χυρίου χ. τ. λ. πάλιν σοι έπιδείξοι, πώς πρός ήμας λέγει, δευτέραν πλάσιν έπ' έσχάτων ποιήσειν (ita pro έποίησεν legendum esse puto). λέγει χύριος. Ιδου ποιήσω τα έσχατα ώς τα πρώτα. είς τουτο οθν εκήρυξεν ό προφήτης. Είσελθατε είς γην δέουσαν γάλα και μέλι και κατακυριεύσατε αυτης. Ide our, ήμεις άναπεπλάσμεθα x. τ. λ. ότι αυτός έν σαρχί Εμελλεν φανερούσθαι χαί έν ήμιν χατοιχειν κ. τ. λ. ν. 16: οὐχοῦν ήμεις ἐσμέν, οῦς εἰσήγαγεν εἰς τὴν γῆν τῆν ἀγαθήν (i. e. in Jesum Christum; sensus: nos sumus, in quos Dominus Jesus Christus inivit; scriptori enim to zatoizeiv tou zuglou er tive idem valet quod to elsáyew tivá els vor zugeor (cf. v. 15); neque enim recte Hefele: Sendschr. pag. 65: Zuerst war die  $\gamma \tilde{\eta}$  etc. die Menschwerdung Christi, dann 2) die neue Schöpfung, die mit uns (in uns) vorgenommen wurde, und jetzt ist 3) die Kirche die  $\gamma\bar{\gamma}$ . Jene Allegorie erlebt darum drei verschiedene Gestaltungen; notatione ή γη ή άγαθή scriptori nil indicari videbatur nisi incarnatio Domini Jesu Christi (conf. v. 9 cum v. 16); in versibus enim 10-16 scriptor illam notationem non transtulit ad Christianos (ita Müller pag. 169, cf. pag. 176), vel ad ecclesiam christianam, sed veram Domini incarnationem in Christianis accidere disputans hanc de bona terra lacte et melle fluente (i. e. de Domino Jesu Christo, a quo fides promissionis et evangelium manant v. 17: τι ουν το γάλα και μελι; ότι πρώτον τὸ παιδίον μέλιτι, εἶτα γάλαπτι ζωοποιεῖται. οῦτως οὖπ καὶ ἡμεῖς τῆ πίστει τῆς ἐπαγγελίας καὶ τῷ λόγφ ζωοποιούμενοι ζήσομεν καταπυριεύοντες τῆς γῆς) promissionem spectare ad Christianos planum fecit.

De celebrandis diebus festis eorumque allegorica vi disputatum est in cap. XV, 1—7 atque in capp. VI et XV, 8—9; hi enim capitis XV. versus 8 et 9 cum antecedentibus pugnantes (conferatur infra) ab interpolatore idcirco adjecti esse mihi videntur, quibus celebratio diei dominici probaretur (vid. infra).

In cap. XV, 1-7 docetur, Deo acceptam esse non rationem judaicam sabbatum celebrandi, probatam ei esse Christianorum rationem sabbatum agendi manibus mundis et puro corde (cap. XV, 1 sq.: "Ετι και περί του σαββάτου γέγραπται έν τοις δέκα λόγοις, έν οξς έλάλησεν έν τῷ όρει Σινά πρός Μωϋσην κατά πρόσωπον Καί άγιάσατε τὸ σάββατον χυρίου χερσίν χαθαραῖς καὶ χαρδία καθαρα κ. τ. λ.), quam sanctificationem hominibus in omnibus rebus errantibus perfectam esse non posse nisi in regno millenario typice eo praesignificato, quod Deus mundo sex diebus creato (v. 4) septimo die requieverit (v. 5) et hunc diem sanctificaverit v. 6 et 7: πέρας γέ τοι λέγει Άγιάσεις αὐτὴν χερσίν καθαραίς και καρδία καθαρά. εl ουν, ην ό τεος ημέραν ηγίακεν νυν τις δύνανται άγιάσαι, εl μη καθαρός ών τη καρδία έν πάσιν, πεπλανήμεθα. ίδε ούν. άρα τότε (i. e. septimo die cf. v. 3 et 4) καλώς καταπανόμενος άγιάζει αιτήν ότε δυνησόμεθα αὐτοί; (i. e. quando ipsi poterimus sc. septimum diem perfecte sanctificare?) respondet: δικαιωθέντες και απολαβόντες την έπαγγελίαν, ούχετι ούσης της ανομίας, χαινών δε γεγονότων πάντων ύπό τοι χυρίου (i. e. quum justificati erimus et promissionem adepti, quum exstincta erit iniquitas et omnes res a Domino erunt renovatae cf. v. 5), τότε δυνησόμεθα (τότε respondet ad illud: öre ovyooue9a avrol;) avryv (i. e. sabbatum) ayiaoai avtol ayiaoy evic πρωτον sc. in regno millenario; neque ergo recte Hefele qui vertit (Sendschr. pag. 109 sq.): Wenn aber (Gott) [?] alsdann erst durch die wahre Ruhe [?] den Sabbat heiligt, wenn wir selber das Gute thun können, nämlich nach Empfang der Verheissung, wenn keine Sünde mehr da und Alles durch den Herrn neu geworden ist, so können (auch) wir [?] alsdann (erst) den Sabbat (wahrhaft) heiligen, wenn wir zuvor selber geheiligt sind (durch Christus); neque recte Müller, qui ad hunc locum adjecit pag. 309: Erst dann können wir auf den Eintritt der wahren Ruhe Gottes [?] hoffen, wenn wir selbst [?] rein geworden sind.

In capitis XV versibus 8 et 9 disputatum est, Judaeorum diem festum i. e. sabbatum (Samstag) non acceptum esse Deo, celebrandum esse Christianorum diem festum i. e. diem dominicum (Sonntag); hujus enim octavi diei celebrationem typice eo praesignificatam esse, quod Deus septimo die omnia peracta habens et universis finem imponens ad initium novi cujusdam (octavi) diei i. e. alterius mundi sc. regni Christiani spectaret v. 8: πέφας yế τοι λέγει αὐτοῖς. Τάς νεομηνίας ὑμῶν καὶ τὰ σάββατα οὐx ἀνέχομαι Heydecke, Dissertatio. Itaque scriptor capitis XV versuum 1-7 institutionem sabbati ratam agnoscit, spiritualem verum sabbati celebrationem postulat (v. 1: και άγιάσατε τὸ σάββατον χυρίου χερσίν καθαραΐς και καρδία καθαρά (coll. v. 2) v. 3: συνετέλεσεν έν τῆ ἡμέρα τη ἑβδόμη και κατέπαυσεν ἐν αὐτῆ και ἡγίασεν αὐτήν (ergo: septimum diem) v. 6: el our hv ó Jeos huégav hylazev, νυν τις δύναται άγιάσαι, εί μή καθαρός ών τη καρδία έν πάσιν, πεπλανήμεθα. v. 7: ίδε οὖν ἀρα τότε καλῶς καταπαυόμενος άγιάζει αἰτήν (sc. septimum diem) õre δυνησόμεθα αύτοί (sc. sabbatum recte agere); τότε δυνησόμεθα αὐτὴν ἁγιάσαι, αὐτοὶ ἁγιασθέντες  $\pi \rho \omega \tau o \nu$  si ipsi sanctificati erimus i. e. manibus mundis et sancto animo); abrogata esse argumentatur sabbata talia, qualia Judaei celebraverint et in ejus loco posita sabbata christiana, quae sanctificatione animi celebrentur (cf. cap. II, 5 et 6). Qui scriptor si sabbatum non ratum habuisset, ex ejus ipsius institutione doctrinam regni millenarii non duxisset.

Verumtamen scriptor versuum 8 et 9 ex verbis in cap. II, 5 citatis: τάς νεομηνίας ύμῶν και τὰ σάββατα οὐκ ἀνέγομαι argumentatur, Judaeorum diem festum i. e. sabbatum, celebrationem septimi diei rejiciendum esse et in ejus loco ponendum diem dominicum, celebrationem octavi diei v. 8: où rà vũv σάββατα ἐμοί δεκτά, άλλα δ πεποίηχα, εν φ χαταπαύσας τα πάντα αρχην ήμερας ογδόης ποιήσω, δ έστιν άλλου χόσμου άρχήν. διό χαι άγομεν την ημέραν την δγδόην είς εύφροσύνην. Hanc doctrinam in cap. VI. argumentis firmavit disputans, Dominum quum Adamum et Evam crearet, ad alteram quandam creationem sua ipsius incarnatione efficiendam spectasse i. e. ad hominum regenerationem, regno cbristiano confectam cap. VI, 11 sq. v. 13: πάλιν σοι επιδείξω, πώς πρός ήμας λέγει, δευτέραν πλάσιν έπ' έσγάτων ποιήσειν (έπ' έσχά- $\tau \omega v$  de temporibus alterius creationis mundi i. e. temporibus institutionis regni Christiani intelligendum est: animadverte contra locos cap. IV, 9, et cap. XVI, 5, in quibus verba: ἔσχαται ἡμέçαι de malis temporibus parusiam Domini antecedentibus dicta sunt, conf. infra). λέγει δ χύριος Τδού ποιήσω τα έσχατα ώς τα πρώτα (haec verba non aliunde deprompta esse possunt nisi ex Scriptor capitis XV versuum 1-7 ex institutione sabbati creatione mundi typice praeformati argumentatur, sex millibus annorum ad finem perductis universa renovatum iri redeunte Domino, qui per mille annos mundum gubernaturus sit Deo patre requiescente (cap. XV, 4 et 5: oùxouv, téxva,  $iv \tilde{z} j \mu \epsilon \rho \alpha i \varsigma$ ,  $iv \tau o i \varsigma$ έξαπισχιλίοις έτεσιν συντελεσθήσεται τα πάντα. Καί πατέπαυσεν τη ήμέρα τῆ ἑβδόμη τοῦτο λέγει. Όταν έλθων ὁ υίὸς αὐτοῦ καταργήσει τὸν καιρον τοῦ ἀνόμου και κρινει τους ἀσεβεις και ἀλλάξει τον ὅλιον και την σελήνην καί τους αστέρας, τότε καλώς καταπαύσεται έν τη ήμέρα τη έβδόμη i. e. in regno millenario; quibus rebus indicatum esse auctor existimaverit, regnum millenarium prope instare, explicatum vid. infra). Scriptor cap. VI. et XV, 8 et 9 ratione Judaeis infesta (cf. cap. VI, 2. 6 et 7) ex institutione diei dominici creatione hominum typice praenuntiati argumentatur, temporibus hebdomadis judaicae ad finem perductis (i. e. quum peccata populi judaici consummata forent cf. cap. V, 11 sq.) homines recreatum iri Domino in terris apparente, quo in recreato mundo Christiani dominaturi sint cap. VI, 17 sq.: οῦτως οὖν καὶ ἡμεῖς τῆ πίστει τῆς έπαγγελίας και τῷ λόγφ ζωοποιούμενοι ζήσομεν κατακυριεύοντες τῆς γῆς. προειρή καμεν δε έπανω (sc. in v. 12): Καλ αύξανέσ 9 ωσαν καλ πληθυνέσθωσαν και άρχέτωσαν των ίχθύων τις ούν ο δυνάμενος άρχειν θη-piscibus vel volucribus coeli?) respondet: αλσθάνεσθαι όφελετε δτι το άχχειν έξουσίας έστίν, ίνα τις έπιτάξας χυριεύση i. e. notatione to agress indicatur potestas qua quis imperio potitus dominetur; his verbis scriptor non spectavit ad Christianorum dominationem in regno millenario sed ad corum principatum in omnes (hoc indicatum est verbis: agress Ingloss, bestiae in terra viventes, n ly 9 úws, animalia sub terra viventia,  $\eta$  πειεινών τοῦ οὐρανοῦ, animalia supra terram viventia; haec enim verba symbolice dicta esse scriptori videbantur (cf. cap. V, 4; cap. X, 10 et supra), ergo non de imperio in ipsas bestias intelligenda sunt, id quod Hefelio placet: Patr. apost. opp. edit. V. pag. 15. Sendschr. pag. 65.) terrae gentes; hoc apertissimum est verbis insequentibus: el ouv où ylveras rouro rös, äqa  $\eta\mu\bar{\nu}$  elquare  $\pi \delta \tau \epsilon$  i. e. etsi hoc imperium in omnes gentes nondum tenemus, tamen promissum id aliquando obtinebimus idque tunc  $\delta \tau a \tau xal$  advol  $\tau \epsilon \lambda \epsilon \omega \vartheta \bar{\omega} \mu \epsilon \tau \chi \pi \eta \rho \sigma \delta \mu \sigma \tau \tau \chi \sigma \delta \sigma \vartheta \eta \tau \eta \tau \tau \eta$ perfordat quum et ipsi adeo perfecti erimus, ut haeredes testamenti Domini simus (animadverte, qui alius atque in capp. XIII. et XIV. sensus verbis  $\star \lambda \eta \rho \sigma \delta \mu \omega \tau \tau \eta \sigma \delta \tau \sigma \eta \tau \eta \tau$  hoc loco lateat). Qui scriptor quum hanc Christianorum terrarum dominationem pedetentim et gradatim consequendam poneret (cf. v. 17 et 19 et cap. XII, 10 et 11), reditum Christi prope instare credidisse non potest; ergo et hac in re dissidet ab epistolae auctore, qui novissima tempora prope adesse crediderit (conf. cap. IV, 3: cap. XXI, 3 et infra).

Itaque quum non dubium sit, quin in nostra epistola de iisdem rebus bis disputatum sit et diversa argumentandi ratione, diverso consilio, integritatem nostrae epistolae defendentibus ostendendum est, quo alio modo hoc fieri potuerit, nisi ut eadem epistolae res ab interpolatore quodam eaque alio consilio retractaretur.

Argumentationem nostram confecerimus si epistolae partes a nobis separatas *diversis temporibns* conscriptas esse demonstraverimus.

In constituendo tempore quoque confectionis epistolae Barnabae interpretes alius ab alio valde dissident. Composita ea essei videtur Weizsaeckero: ultimis temporibus imperantis Vespasian (Zur Crit. des Barbr. pap. 30), Hilgenfeldio: imperatore Nerva anno nonagesimo septimo (Barnabae epistola pag. 66 sq.; cf. Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 1858 pag. 288; 1861 pag. 221), Hefelio: ineunte saeculo secundo p. Chr. n. inter annum 107. et 120. (Sendschr. pag. 142 und 193; cf. patrum apostolicorum opera, proleg. XIII, sq.), Volkmaro, quem Müllerus sequitur: prima aetate imperatoris Hadriani (Volkmar: Monumentum vetustatis christianae ineditum, Turici 1864, pag. 11 sq.; cf. Comment. in Johan. Apocal., Zürich 1862, pag. 12 sq. Comment. in Esdram prophet. Tübg. 1863 pag. 376 sq.; J. G. Müller: Erklärg. des Barbr. pag. 336 ff. cf. pag. 109).

Ad constituendum tempus confectionis epistolae Barnabae duo potissimum sunt loci, ex quibus causa ducenda est; cap. IV, 4 et 5 et cap. XVI, 3—5. Epistolam nostram attente perlegentem non effugiet, per totam eam, quam genuinam ducimus, epistolae partem ad vexationes ac res adversas proximo tempore instantes spectari, quae eaedem in interjecta epistolae parte plane neglectae sint. Ex cap. I, 8:  $i\pi\sigma\delta\epsilon\ell\xi\omega$   $\delta\lambda\ell\gamma\alpha$ ,  $\delta\iota$   $\delta\nu$   $\epsilon\nu$   $\tau\sigma\varsigma$   $\pia\rho\sigma\sigma\sigma\iota$   $\epsilon\dot{\sigma}\rho\alpha\nu$  $2\eta\sigma\epsilon\sigma\sigma\epsilon$  (coll. cap. XVII; cap. XXI, 9) cognoscitur, epistolae auctori causam scribendi fuisse eam, ut his in rebus afflictis lectores argumentatione suae epistolae laetiores redderet. Itaque eos admonet: "cap. II, 1: Quum sint dies nequissimi et Contrarius habeat hujus saeculi potestatem, opus est, Domini praecepta (cf. cap. XXI, 1 et 5) attente inquiri; cap. II, 10: Certius ergo inquirere debemus, fratres, de nostra salute, ne Malus introitum erroris habeat in nobis et avertat nos a vita nostra; cap. IV, 9: Attendere nos opus est ad novissimos dies, nihil enim proderit nobis totum tempus vitae nostrae et fidei, nisi nunc pravo hoc tempore tentationibusque imminentibus caveamus, sicut filios Dei decet, ne Dominus tenebrarum introitum in nobis habeat; cap. IV, 13: Attendamus ergo, ne quando jam vocati quiescentes obdormiscamus in peccatis nostris et imperator nequam potestate quam in nos habeat usus a regno Domini nos excludat. Consummata enim, renuntiat in cap. IV, 3, tentatio appropinquavit; in cap. XXI, 3: Prope est dies, quo omnia cum Malo peribunt, prope est Dominus et merces ejus (cf. cap. XV, 5)<sup>a</sup>.

Quaerentibus nobis, quibus instantibus rebus adversis auctor consummationem rerum reditumque Domini indicata esse putaverit, respondet locus: cap. IV, 3-5: To téleior oravoalor nyyirer, περι ου γέγραπται ως Δανιήλ (ita lego duce vetere interprete: cod. sinait. (Volkmar, Hilg., Müller): ώς Ένωχ, (cf. infra) λέγει, - είς τοῦτο γὰρ ὁ δεσπότης συντέτμηχεν τοὺς χαιροὺς χαὶ τὰς ἡμέρας, Γνα ταχύνη ὁ ἠγαπημένος αὐτοῦ χαὶ ἐπὶ τὴν χληρονομίαν ῆξη — λέγει δε ούτως ο προφήτης. Βασιλείαι δέχα επί της γης βασιλεύσουσιν χαί έξαναστήσεται όπισθεν αύτων μικρός βασιλεύς, ός ταπεινώσει τρεϊς ύφ΄ εν των βασιλέων, ήμοίως περί του αύτου λέγει Δανιήλ Και είδον τό τέταρτον Ξηρίον πονηρόν και ίσχυρόν και χαλεπώτερον παρά πάντα דם טחפום דאָך אאָן, אם שה לב משרטע מילדבואבי לבאם אבפתדם, אם לב משרטע μιχρόν χέρας παραφυάδιον, χαι ώς εταπείνωσεν ύφ' έν τρία των μεγάλων περάτων. Is locus ad constiduendum confectionis tempus nostrae epistolae gravissimus ab interpretibus diversissima ratione explicatur. Illud haudquaquam discrepat, Danielis vaticinium de brevi quartae bestiae (i. e. quarti imperii sc. romani) cornu exmedio decem cornuum (i. e. imperatorum) escendente a scriptore ad reditum Antichristi relatum esse. Controversia vero est, cujus imperatoris romani temporibus illud Danielis vaticinium completum esse scriptori videri potuerit; Weizsaeckerus argumentatur: ultimis imperatoris Vespasiani temporibus, Hilgenfeldius: imperatore Nerva, Volkmarus, Müllerus, alii: imperante Hadriano.

Hac in re primum non negligendum est, auctorem demonstraturum esse, ultimam tentationem instare: v. 3 sq.: rò réleiov  $\sigma$ xávdalov  $\eta\gamma\gamma$ ixev,  $\pi\epsilon q$ è où  $\gamma\epsilon\gamma qa\pi rai, os <math>\Delta avirh$   $\lambda\epsilon\gamma\epsilon s....\lambda\epsilon\gamma\epsilon tentation os <math>\delta \pi qog \eta \tau \eta s$ : x.  $\tau$ .  $\lambda$ . (cf. infra) unde sequitur, ut tempus illud tam turbulentum fuerit ac tot tentationibus repletum, ut finem tentationum instare credi posset. Tum animadvertendum est, scriptorem ut consummationem scandali instare demonstraret, sententiam attulisse, Deum tempora abbreviasse: v.  $3^{\circ}$ :  $\epsilon ls$  rovro  $\gamma a q$   $\delta$   $\delta \epsilon \sigma \pi \delta \tau \eta s$   $\tau a t \epsilon \pi t$   $\tau \eta v$   $\lambda \eta g o \nu \mu \ell av$   $\eta s \eta s$ ,  $t \alpha \tau a \chi v \eta$  $\delta$   $\eta \gamma a \pi \eta \mu \epsilon v os a a t \epsilon \pi t$   $\tau \eta v$   $\lambda \eta g o \nu \mu \ell av$   $\eta s \eta$ , unde apparet, illa tempora ejusmodi fuisse, quibus abbreviatum esse tempus videri posset. Denique eo potissimum animum attendi oportet, quod acriptor, ut Danielis vaticinium suo ipsius tempore completum esse

doctrina abbreviationis temporum probatum redderet, verba prophetae ita legit, ut decimum regem fore ultimum atque hunc esse ex ipsis antecedentibus regibus quendam *reducem* appareret. Sive enim aliam atque septuaginta versionis graecae interpretes sequutus est lectionem textus chaldaici, sive verba textus consulto commutavit, a versione graeca (quam vocant: Septuaginta) noster hoc loco plane abhorret. Verba Dan. VII, 24, quae in nostrorum codicum textu leguntur: מִנָּה עֵשְׂרָה עֵשְׂרָה מַלְכִין von selbigem seinem Reiche aus werden zehn Könige aufstehen), videtur mihi quidem noster ita legisse : מן־הַמַּלְכוַחַה ַ מַלְבְוָתָה i. e. ex decem regnis (מַלְבְוָתָה מַלְבִין emph. chald.; אַשָּׁרָה est status absol., qui substantivo postponitur) reges surgent; nos: Aus zehn Königsherrschaften (sc. welche überhaupt auf der Erde existiren werden, animadverte enim articulum vocis מַלְכָוְהָה) werden Könige aufstehen; noster: βασιλείαι δέκα έπι της γης βασιλεύσουσιν; Septg. vocem מַלְכוּרָה non vertentes: δέπα βασιλεῖς ἀναστήσονται. Verba insequentia, quae in nostro textu leguntur: וְאָחֶרָן יְהוֹא יִשְׁנָא und ein anderer wird aufstehen) מִן־קַרְמָיָא וּחְלָתָה מֵּלְכִין יְהַשְׁפָּל nach ihnen, und derselbige wird verschieden sein von den früheren und wird drei Könige erniedrigen) nostrum ita legisse conjicio: וְאָחֲרֵין יְקוּם אַחֲרֵיהן וְהוּא יִשְׁגָא מִן־קַרְמָיָא וּהְלָחָה i. e. et *postremus* surget post eos (nos: und als der letzte von ihnen wird sich Einer erheben; noster: zak έξαναστήσεται όπισθεν αὐτῶν μικρὸς (vid. Dan. VII, 8) βασιλείς. Sept.: και όπίσω αὐτῶν ἀναστήσεται ἕτερος), qui flectet (אין א verbo chald. שנא (hebr. שנה) complicare, flectere; Septg., qui verterunt: δς ύπεροίσει κακοίς πάντας τους έμπροσθεν, legisse videntur: ישֹׁנא verbo chald. אַיָּנא, hebr.: אָשָׁנא odisse, odio persequi; male Müllerus (Erklärung des Barbr. pag. 102): Die 70 haben noch einen Satz vorher und im folgenden fehlt eine Nebenbestimmung: ετερος, ος ύπεροίσει κακοίς τους έμπροσθεν. και τρείς βασιλείς ταπεινώσει. So nach dem Chald., nur dass hier noch zazois zur Verdeutlichung beigefügt ist. Es ist aber im Chald. auch so gemeint x w heisst: in pejus mutari [recte: mutari]) sub idem tempus (מִן־קַרְמָי plur. emph. masc. a verbo chald. קרמי prior, antecedens; nos: gleich nach (ita p de tempore cf. W. Gesenius hebr. Gram. §. 154, c.) den vorhergehenden gleich nach einander, quod idem valet: úg' ἕv; vid. infra) et tres

reges deprimet; noster: δς ταπεινώσει τρεῖς ὑφ' ἕν τῶν βασιλέων (cf. Müller: Erklärung des Barbr. pag. 103: ὑφ ἕν ist hier und §. 5 Beisatz (!) unseres Verfassers; es findet sich weder im Grundtext (!), noch den 70. cf. Volkmar: monument. vetust. pag. 12). Dan. VII, 7 et 8: וַאֲרוּ הֵיוָה רְבִיעַיאָ הְדִילָה וָאֶמְתָנִי ותקיפא יחירה (und siehe das 4. Thier fürchterlich und schrecklich, und sehr stark; noster: και είδον το τέταρτον θηρίον πονηρόν και (und es war verschieden vor allen Thieren welche (קרְבָיה chald. = אַשָר hebr.) vor ihm (קרְבָיה a verbo chald. = ante), und zehn Hörner waren ihm; noster: [xal yalsπώτερον] παράπάντα τὰ θηρία τ ῆς γ ῆς (nescio, an legerit: רִי קִרְמַָת i. e. orientis ['¬— signum Genitivi]) και ώς έξ αὐτοῦ ἀνέτειλεν δέκα κέρατα. Septg.: καὶ ἰδοὺ θηρίον τεταρτον φοβερὸν καὶ ἔκθαμβον καὶ ἰσχυρὸν περισσῶς... καὶ αὐτὸ διἀφορον περισσῶς παρὰπάντα τὰ θηρία τὰ ἔμπροσθεν αὐτοῦ καὶ κέρατα δέκα αὐτῷ). Verba versus 8., quae in nostrorum codicum textu leguntur: וְאַלוּ הֶרָנָה הַיְנָהָה סִלְקָה הַיְנָיהֵוּן וּחְלָה (und siehe ein and eres כִּוֹ־קַרְבָיָא אָהְעָקָרָוֹ מִוְ־קַרְבָיָה kleines Horn stieg auf zwischen ihnen und drei der vorhergehenden Hörner wurden ausgerissen von vor ihm weg), nostrum ita le-וַאַלוּ כֶּרֶן [אִָדְרֵיוּ] וְצֵירָה פָלֶקֶת בּּיגֵיהֵיון וּחְלָת opinor: gisse נו פּן־קַרְמָיָאָ אָת עָקָרָה פּן־קַרְמָיָאָ i. e. et ecce cornu [postremum] (nescio, utrum noster, qui vertit: xal ¿ξ αὐτῶν μικρον κέρας παραφυάδιον hoc loco legerit, ut in versu 24. אחרין an vocabulum אחרי [alius] consulto neglexerit) parvulum successens (conjicio, nostrum loco: קלקת legisse: קלקת fem. partic. act. a verbo chald. קלק succrescere; noster: παραφυάδιον, nos: Nebensprössling; interpretes scriptorem vocem: παραφυάδιον adjecisse putant) ex iis (בִינֵיהָוֹן noster: גָּל מעֹזŵי. Septg.: אמו געט געווי κέρας ἕτερον μικρόν ἀνέβη ἐν μέσφ αὐτῶν) et tria cornuum superiorum ipsum eripuit (noster: και ώς εταπείνωσεν τρία τῶν μεγάλων περάτων. arbitror, eum legisse: הא i. e. ille ipse (cf. Dan. IX, 13) אתעקרה קרי) 3. pers. sing. fem. Kal. a verbo chald. eripere) sub idem tempus (noster: vg' צֿי. videtur legisse ut αύτοῦ ἐξεζωίζώθη ἀπὸ προσώπου αὐτοῦ).

Quum noster in citandis locis aliis versionem graecam septuaginta interpretum sequutus sit, consulto hoc loco ab ea discrepasse videtur idque eo consilio, ut ex turbulentissimis suae aetatis rebus tempora abbreviata esse atque prope instare reditum Domini augurans ex Danielis vaticinio demonstraret, *decimum* postremi imperii regem esse ultimum atque Antichristum redeuntem, non, id quod ex versione graeca apparuit, undecimum.

Itaque quum ne unquam quidem dubium sit, quin auctor vaticinium Danielis de suo ipsius tempore dictum esse crediderit, nec minus pateat, eum quarto illo animali imperium romanum et decem ejus cornibus decem regna (Königsherrschaften) hujus imperii intelligi putasse, apertissimum est, eum regnum Vespasiani, quippe quod decimum fuerit imperii romani regnum (1. Caesar. 2. Augustus, 3. Tiberius. 4. Caligula. 5. Claudius. 6. Nero, 7. Galba. 8. Otho. 9. Vitellius. 10. Vespasianus) pro ultimo habuisse et ipsum Vespasianum pro redeunte Antichristo. Hoc probabile videbitur eo animum attendenti, quod scriptor de nefario saeculi adversario ita commemoraverit, ut eum et dominum tenebrarum et imperatorem terrarum dicat: cap. IV, 9:  $\Delta i \partial \pi \rho o \sigma \epsilon_{\chi} \omega \mu \epsilon_{\gamma} \epsilon_{\gamma} \tau \alpha \tilde{s} \epsilon \sigma_{\chi} \dot{\sigma} \tau \alpha s$ ήμέραις. οὐδὲν γὰρ ἀφελἦσει ὑμᾶς ὁ πᾶς χρόνος τῆς πίστεως ὑμῶν, ἐὰν μὴ νῦν ἐν τῷ ἀνόμφ καιρῷ καὶ τοῖς μέλλουσιν σκανδάλοις, ὡς πρέπει υίοις θεού, αντιστώμεν, ίνα μή σχη παρείσδυσιν ό μέλας (i. e. dominus tenebrarum) v. 13: προσέχωμεν, ίνα μήποτε επαναπαυόμενοι ώς χλητοί έπιχαθυπνώσωμεν ταις άμαρτίαις ήμων, χαί ό πονηρός άργων (i. e. dominus terrarum) λαβών την καθ' ήμων έξουσίαν απώσηται ήμας. από της βασιλείας του χυρίου; cap. II, 10: αχριβεύεσθαι ουν όφείλομεν, άδελφοί, περί της σωτηρίας ήμων, ϊνα μη ό πονηρός παρείσδυσιν πλάνης ποιήσας έν ήμιν έχσφενδονήση ήμας από της ζωής ήμων. cap. XVIII, 2: και ό μέν έστιν χύριος απ' αιώνων και είς τους αίωνας, ό δε άργων καιρού του νύν της άνομίας. conf. cap. XXI, 3: έγγυς γαρ ή ήμέρα, έν ή συναπολείται πάντα το πονηρο et cap. XV, 5: όταν έλθών ό υίος αυτοῦ χαταργήσει τον χαιρόν τοῦ Ανόμου χαι χρινεί τούς άσεβεῖς και άλλάξει τὸν ηλιον κ. τ. λ., unde sequitur, ut ipsum dominum tenebrarum illo tempore terris praeesse crediderit: cap. II, 1: Ήμερων ούν ούσων πονηρων και αύτου του ένεργουντος έχοντος την έξουσίαν δφείλομεν έαυτοις προσέχοντες εχητείν τά δικαιώματα κυρίου. Hoc de Nerone existimatum est, qui imperator et Judaeis et Christianis infestissimus Antichristus designabatur. Neronem, quem ad insequendos fideles rediturum esse Christiani credebant, sequuti sunt brevissimo imperio: Galba, Otho, Vitellius, ultimus devictus a Vespasiano. Is imperator, qui a Nerone cum legionibus romanis ad puniendos Judaeos ablegatus Nerone mortuo filium Titum ad oppugnanda Hierosolyma in Palaestina reliquit et ipse Italia vastata, Vitellio prostrato Romam expugnavit, eo tempore, quo Hierosolymis per ejus filium eversis imperium Neronis modo arreptum habuit Antichristus ipse esse putari potuit, qui Nerone perdito ipse non perditus tribus imperatoribus uno fere tempore dejectis in alia modo persona imperator

terris praeesset. Hoc videri potuit esse Danielis: zò µ1×qòv ×éqaç (conf. quae Hitzig: Das Buch Daniel, de brevi illo cornu bene adjecit, pag. 109: Dieses Horn ist nicht schon da, sondern er sieht es hervorsprossen, kann es bei seinem ersten Keimen nur als ein kleines sehen. Der Verfasser würde aber nicht hier und v. 8. 9 wiederholt dieser Kleinheit erwähnen, wenn sie nicht ihren Zweck hätte, nämlich die anfängliche Machtlosigkeit des als König nicht anerkannten Antiochus (apud nostrum: Vespasiani) zu bezeichnen, welcher erst nachgehends zu so furchtbarer Bedeutung sich erhob. Durch sein Wachsthum verdrängte sodann das Horn drei andere, so dass sie ausbrachen). Qua re quum scriptor Antichristum in Nerone primum exstitisse, in Vespasiano rediisse ratus Neronem et Vespasianum eundem hujus saeculi dominum nefarium putaret, verba Danielis a Septg. abhorrens ita legit, ut decem regna quidem (Königsherrschaften) exoritura esse appareret, etsi non decem reges: cap. IV, 4: λέγει δε ούτως ό προφήτης Βασιλείαι δέχα έπι της γης βασιλεύσουσιν (Septg.: δέχα βασιλεῖς ἀναστήσονται) atque decimi regni regem probaretur esse ex antecedentibus quendam reducem: v. 4: xai ¿Eavacthoetas .... μικρός βασιλεύς (Sept.: και όπίσω αὐτῶν ἀναστήσεται ἕτερος, undecimus quidam) v. 5: ral eldor to tetaquor Inglor .... ral ws it αύτοῦ ἀνέτειλεν δέχα χέρατα χαὶ ἐξ αὐτῶν μιχρὸν χέρας (Septg.: και ίδου θηρίον τέταρτον....και κέρατα δέκα αυτώ και ίδου κέρας ἕτερον μιχρὸν ἀνέβη ἐν μέσφ αὐτῶν) et hunc nefarium imperatorem omnium hujus terrae regum ultimum: v. 4: xal ¿zavactýσεται όπισθεν αὐτῶν (inclus., in fine eorum i. e. ultimus; Septg.: χαὶ ἀπίσω αὐτῶν ἀναστήσεται).

Ad hunc Antichristum spectans auctor etiam in ambobus locis adhibitis a Septg. discrepans vertisse videtur: v. 4: og raπεινώσει τρείς ύφ' Έν των βασιλέων V. 4: και ώς εταπείνωσεν ύφ' Έν τρία τῶν μεγάλων περάτων (μεγάλα omnia antecedentia cornua dicuntur opposita parvo illi cornu; animadverte enim, non scriptum esse: τρία μεγάλα χέρατα sed: τρία των μεγάλων χεράτων). Volkmarus et Hilgenfeldius vo Er dictum esse defendunt de tribus regibus unam dynastiam complectentibus ( $\dot{v}\varphi$ )  $\ddot{v} = in$  unum, conjunctim; Volkmar: monument. vetust. pag. 12: "auctor igitur monet, tres illos reges ad unum regnum sive unam dynastiam pertinere cf. Hilg.: epist. Barn. pag. 66 b). Verum nego de tribus regibus deinceps regnantibus dici potuisse: v. 5: ¿ranelνωσεν ύφ' έν τρία τῶν μεγάλων χεράτων (cf. v. 4: ταπεινώσει τρεῖς ὑφ'ἕν τῶν βασιλέων); neque enim dejecti sunt omnes tres dynastiae reges, sed unus tantum ultimus. Hac de re Weizsaeckerus bene disserit: Zur Crit. des Barbr. pag. 29 sq. : Beide Rechnungen aber erklärten das: deponet tres in unum, oder παπεινώσει τρεῖς ὖφ' ἕν, je von dreien welche eine Dynastie bilden: im Einen Falle die drei Flavier, im andern Nerva, Trajan, Hadrian vermöge der Adoption. So als Dynastie sollte dieselben der Antichrist nach der Erwartung des Verfassers stürzen. Aber

damit geht seiner Darstellung und zwar gerade da, wo er die Danielischen Worte am meisten selbstständig überarbeitet hat. der Nerv verloren. Offenbar will er mit raneivioses (oder eraneiνωσε) τρείς ύφ' έν nicht sagen, dass er die drei stürze, oder gestürzt habe, welche durch ihre nähere Beziehung untereinander von selbst eine Einheit bilden, sondern dass sie eben durch sein  $\pi \alpha \pi \epsilon i \nu o \tilde{\nu} \nu$  eine Einheit geworden sind. Dass wir dieses jetzt so klar sehen, ist Gewinn des griechischen Textes. Fragen wir nun, in welchem Sinne diese Einheit gedacht ist, so kann kein Zweifel sein, dass es sich um die Zeitdauer der Regierung handelt. Vox  $\delta g$   $\tilde{\epsilon} r$  ut saepius ita in nostro loco valet:  $\delta \pi$  αὐτὸν τὸν χρόνον, όμοῦ, Hesychius:  $\delta g$   $\tilde{\epsilon} r$  äμα, sub idem tempus, simul (cf. Sapient. XI, 9: vg' εν ἐπτρίψαι auf einmal zu vernichten; Joseph: antig. XII, 2. 10: ἐπβοησάντων δὲ ὑg' εν. vid. Müller: pag. 103). Disputari igitur nostro loco non potest nisi de tribus imperatoribus romanis: Galba, Othone, Vitellio, qui uno fere tempore ab eodem imperatore, scilicet Antichristo dejecti esse videbantur.

Itaque noster non, ut Weizsaeckero videtur, sub imperio Vespasiani idque posterioribus ejus temporibus redeuntem Antichristum exspectavit (Weizsäcker: Zur Crit. des Barbr. pag. 30: Immerhin muss sich die Herrschaft Vespasians schon einige Zeit befestigt haben, als der Verfasser denselben so von seinen nächsten Vorgängern unterscheiden konnte; wir sind daher jedenfalls in seine späteren Jahre gewiesen; cf. Müller: Erklärg. des Barbr. pag. 100 sq.), sed ipsum Vespasianum pro Antichristo habuit; nec alio tempore verba illa scripsisse potest, nisi incunte ejus imperio, paulo post Hierosolymorum eversionem, annis 70 vel 71 p. Chr. Hoc turbulento tempore tempora abbreviata esse videri potuerunt. Illo tempore ad summum pervenerat gradum exspectatio reditus Domini. Ex illo tempore Judaeis et Christianis iniquissimo causa petitur crebrarum earum scriptoris adhortationum, quae in exstremo capite IV. leguntur: lectores in fide Domino habita patienter et perseveranter permaneant: cap. IV, 9: diò προς έχωμεν ταις ἐσχάταις ήμεραις. οὐδεν γαρ ἀφελήσει ὑμας ὁ πας χρόνος της πίστεως ὑμῶν, ἐαν μη νῦν ἐν τῷ ἀνόμφ καιρῷ καὶ τοις μέλλουσιν σχανδάλοις, ώς πρέπει υίοις θεου, άντιστώμεν, ίνα μη σχη παρείςδυσιν ό μέλας. φύγωμεν από πασης ματαιότητος χαι μισήσωμεν τελείως τα έργα της πονηράς όδοῦ (cf. cap. II, 1 et 2), et caveant, ne imperator nequam, quam in ipsos habeat, potestate usus eos a regno Domini excludat: v. 13: προςέχωμεν, ίνα μήποτε ἐπαναπαυόμενοι ώς κλητοί έπικαθυπνώσωμεν ταις άμαρτίαις ήμων, και ό πονηρός άρχων λαβών την καθ' ημών έξουσίαν απώσηται ήμας από της βασι-Lelas rov ruglov (cf. cap. II, 10). Ad hoc etiam tempus referenda sunt, quae versu 14. de portentis et prodigiis in populo judaico factis leguntur: έτι δε κάκεινο, άδελφοί μου, νοειτε όταν βλέπητε τηλι-καύτα σημεία και τέρατα γεγονότα έν τῷ Ισραήλ, και ούτως έγκαταλελείφθαι αύτούς. His verbis scriptorem lectorum animos ad eversionem Hierosolymorum convertisse et hanc ob rem Judaeos a

Domino derelictos esse dixisse, sententiarum contextu liquet et interpretibus quoque excepto Volkmaro (vid. monument. vet. pag. 16. cf. infra) probatum est. Verum interpretibus videtur scriptor animo ad hanc rem respexisse ut jam pridem praeteritam. Haec sententia ex "vetere interpretatione latina" quibusdam argumentis stabiliri potuit, reperto textu graeco codicis sinaitici repudiatur. Nam ex tempore praesenti verbi βλέπειν (cod.: ὅταν βλέπεηαι Itazism.; Müller: όταν βλέπετε. Volkmar et Hilg. melius: όταν βλέπητε. interpr. lat.: quum videritis) elucet, lectores rerum adhuc instantium admoneri. Ex quibus verbis: όταν βλέπητε pendere etiam verba: zal outwo eyzataleleige as autous (interpr. lat. male vertit: et sic illos dereliquit Dominus) quum ex textu graeco appareat, verbum Blénew hoc loco non, ut interpretibus placet, valere potest: animo volvere (Müller: Erklärg. des Barbr. pag. 125: βλέπειν ist vom geistigen Sehen zu verstehen, wie oft videre, von dem, was einem vor Augen schwebt. Es bezieht sich auf die den Lesern vor Augen schwebende Zerstörung Jerusalems durch Titus. Es ist nicht gesagt, dass die Leser dieselbe vor Kurzem erlebt haben. cf. Weizs. pag. 21; Hilg.: ep. Barn. pag. 69<sup>a</sup>), id enim valet antecedens: voeire, sed vim ei inesse patet: quum videatis, sciatis, eos nunc ita derelictos esse. Itaque quum nihil dubitationis habeat, quin haec verba: καλ (sc. όταν βλέπητε) ούτως έγκαταλελεΐφθαι aŭτούς de inopia et solitudine modo facta et adhuc permanente dicta sint (cf. Volkmar: mon. vet. pag. 16: auctor dicit: reputate, eundem populum, cui Dominus tanta signa et portenta [salutis] exhibuit, quem tanti fecerat, nihilo minus (ita male: xal ούτως) prorsus nunc derelictum esse [uti medio Adriani imperio (?! cf. infra) satis apparuit]), ne id quidem dubium esse potest, quin verbis antecedentibus: όταν βλέπητε τηλικαύτα σημεία καὶ τέρατα γεγονότα ἐν τῷ Ἰσραήλ animi lectorum ad res conversi sint, quae modo acciderant. Itaque sive duce codice sinait. cum interpretibus legitur: έτι δε χάχεινο, άδελφοί μου, νοείτε όταν βλέπητε μετά τηλικαύτα σημεία και τέρατα [τά] γεγονότα (si ita legitur, cum correctore codicis sinait. voci revovora articulus adjiciendus est) έν τω Ισραήλ και ώτως έγκαταλελείφθαι αυτούς i. e. denique et illud reputate, quum post tanta prodigia et portenta (sc. salutis i. e. beneficia prioribus temporibus in populum judaicum collata; Müller: Erklärg. des Barbr. pag. 126: Die Zeichen und Wunder sind die, welche Gott früher als Hülfsleistungen seinem Volke zu Theil werden liess, und die in Gegensatz gestellt werden gegen die neuern Ereignisse. cf. Volkm. mon. vet. pag. 16; Weizs.: Zur Crit. des Barbr. pag. 21; Hilg.: epist. Barb. pag. 69<sup>a</sup>) videatis ea, quae (sc. nunc) in populo judaico acciderunt et (sc. quum videatis) ita derelictos eos esse), sive, id quod mihi quidem videtur, duce vetere interprete (qui vertit: "adhuc et illud intelligite, quum videritis tanta signa et monstra in populo Judaeorum et sic illos dereliquit Dominus") legimus: ἕταν βλέπητε (omissa voce: μετά) τηλικαύτα σημεία και τέρατα γεγονότα (articulus ante γεγονότα cum

cod. sinait. mittendus est) έν τφ Ισραήλ, και οῦτως ἐγκαταλελεῖφθαι avroúç i. e. quum videatis tanta prodigia (nos: Zeichen und Kundgebungen der göttlichen Machtvollkommenheit) et portenta (nos: Vorzeichen des göttlichen Strafgerichts), sc. quanta ea sunt, quae — eversis Hierosolymis, destructo templo judaico (cf. Act. II, 19: καὶ δώσω τέρατα ἐν τῷ οὐρανῷ ἄνω καὶ σημεῖα ἐπὶ της γης κάτω, αξμα και πύς και άτμίδα καπνοῦ) — in populo Judaeorum (modo) acciderunt (res igitur objecta verbi ßlénew non est: [τα] γεγονότα, sed: τηλικαύτα σημεία και τέρατα γεγονότα έν τώ Ίσραήλ), utroque modo id apertum est, animos lectorum ad praesentes res adversas populi judaici converti. Has calamitates quum ex antecedente versu 13. eluceat sub ipsa illius mali imperatoris dominatione accidisse, quo imperante Dominum rediturum esse scriptor ex vaticinio Danielis v. 3-5 argumentatus est, hoc loco confirmatur nostra sententia, auctorem imperatorem Vespasianum pro Antichristo habuisse, quippe cujus auspiciis Judaei exitio traderentur. Admonet scriptor hanc in rem lectores, ut caveant, ne et ipsi a malo hoc imperatore perniciei dentur et iniquis his temporibus curent, ut unicuique iniquitati resistentes imminentibus tentationibus probentur, neque vocati solum sed etiam electi inveniantur (verba: προςέχωμεν, μήποτε, [ώς γέγραπται], πολλοί κλητοί, ολίγοι δε έχλεχτοι εύρεθωμεν non ex ullo scripto (sive ex Esra VIII, 3, sive ex Matth. XX, 16; XXII, 14) hausta esse arbitror, id quod interpretibus videtur (cf. Müller: Erklärg. des Barbr. pag. 126), sed ipsum Dominum Jesum Christum auctorem habere opinor; verba: ώς γέγραπται, quibus constructio verborum interrumpitur, adjecta esse videntur ab aliquo librario, qui haec ipsius Domini verba etiam in evangelio St. Mathaei scripta legit).

Haec nostra sententia optime etiam firmatur capite XVI, 5, quo loco scriptor sententiam eam, novissimos dies prope instare confirmavit argumentando: revelationibus divinis pronuntiatum esse, Judaeorum urbem, templum, populum exitio traditum iri novissimis diebus:  $\pi \alpha \lambda i \nu \omega_5$   $\tilde{\epsilon} \mu \epsilon \lambda \epsilon \nu \eta \pi \delta \lambda \epsilon \sigma$  xal  $\delta$  vads xal  $\delta$  lads Inquit maqadldootau liquequit  $\eta$ ,  $\lambda \epsilon \gamma \epsilon \nu \eta \eta$   $\eta$  gaagi xal  $\delta$  lads Inquit maqadldootau liquequit  $\eta$ ,  $\lambda \epsilon \gamma \epsilon \nu \eta \eta$   $\eta$  gaagi xal  $\delta$  course  $\epsilon \pi$  $\epsilon \sigma \chi \alpha \tau \omega \nu \tau \omega \nu \eta \mu \epsilon \rho \omega \nu$  xal maqadwore  $\nu \psi_0$  os ta  $\pi \rho \delta \beta \alpha \tau a \tau \eta s$  roups (cf. supra:  $\delta$  lads Inquit) xal tiv  $\mu \alpha \nu d \rho \alpha \nu$  (cf. supra:  $\eta \pi \delta \lambda \epsilon s$ ) xal tov  $\pi \nu \rho \gamma \nu (cf. supra: <math>\delta$  vads) advertice  $\epsilon \lambda s \nu \sigma \rho \delta \rho \alpha \nu$ .

Qua re quum apertissimum sit, scriptorem eversione Hierosolymorum novissima tempora indicari putasse, non dubium est, quin is sententiam suam, reditum Domini prope instare, ex ipsa Hierosolymorum eversione per Titum effecta collegerit. Hoc enim quinto capitis XVI. versu de Hierosolymorum excidio per Titum perfecto disputari ipsis verbis satis constat nec apud interpretes in controversia est. Nunc vero id agitur, quomodo cum hoc loco congruant antecedentes versus 3-4, quippe quibus de refectione cujusdam templi disputetur. Quaeritur, utrum his versibus de restitutione ejusdem templi agatur, quod in versu quinto novissimis diebus dirutum iri dicatur, an de aedificatione alius cujusdam templi. Hanc sententiam probant: Weizsaeckerus, Hefelius, Hilgenfeldius, illam: Volkmarus, Müllerus, alii.

Weizsaeckerus defendit, haec verba: v. 3: πέρας γέ τοι πάλιν λέγει· Ίδου οι καθελόντες τον ναόν τουτον αύτοι αυτόν (ita cum text. vulg. et vet. interpr. et correct. cod. sinait.; Weizsaeckerus codicem sinait. sequens omittit vocem avióv) olxodoµήσουσιν v. 4: ylveras (Weizs. hanc vocem mittit cum cod. sinait). Sia yag rd πολεμειν αυτούς καθηρέθη ύπό των έχθρων. νυν και αυτοί οί (ita cum text. vulg.; cod. sinait: ror xal avrol xal of Hilgenfeld, Weizsäcker, Müller) τῶν ἐγθρῶν ὑπηρέται ἀνοιχοδομήσουσιν (ita cum text. vulg., Hilg.; cod. sinait.; avoirodoun o o v Weizs., Müller) aŭróv de aedificatione templi Serubabelis adjuvantibus Persis (où τῶν ἐγθρῶν (sc. Babyloniorum) ὑπηρέται) a Judaeis confecta dicta esse Weizsaecker: Zur Crit. des Barbr. pag. 25: In der That ist schwerlich von etwas Anderem die Rede, als von dem Bau des Serubabel'schen Tempels. In diesem Bau konnte der Verfasser das Jesajanische Wort erfüllt sehen. Allerdings geschah er nicht durch die Feinde selbst; aber er geschah mit persischer Unterstützung und in diesem Sinne heisst es: avtol x al oi tor  $\partial \chi \partial \rho \omega v x$ .  $\tau$ .  $\lambda$ ; so glaubte der Verfasser die Weissagung erfüllt zu sehen: denn die Perser konnte er sich leicht den Babyloniern gegenüber als of των έχθρων ύπηρέται vorstellen etc. Haec interpretatio plane refellitur et voce: vvv (xala vtol x. t. ).) et forma verbi avoszodouńowos (reaedificent, sie mögen ihn nur wieder aufbauen) vel avoizodoungoovos (reaedificabunt), quibus verbis liquet, scriptorem de quadam re suo ipsius tempore acta loqui (vid. quae Müllerus hac de re contra Weizs. bene disputavit pag. 335 sq.).

,

Hefelius et Hilgenfeldius haec verba imagine dicta esse volunt de aedificatione ecclesiae christianae per Christianos ex Judaeis (xal avrol) et Ethnicis conversos (oi ruiv ex9quiv (sc. Romanorum) ύπηρέται) effecta (Hefele: Sendschr. pag. 116. Hilg.: Zeitschrift für wissenschaftl. Theol. 1858 II. pag. 285: Apost. Väter pag. 28; epist. Barn. pag. 75<sup>b</sup> sq.). Haec interpretatio multis atque certis argumentis refutatur. Recte ab interpretibus jam monitum est, verba: vv zal avrol referenda esse ad homines eosdem, ad quos antecedentia: dià yào tò πολεμεϊν αύτούς spectent. videlicet ad Judaeos, minime vero ad Christianos ex Judaeis (cf. Müller: pag. 335). Nec minus bene monitum est, Christianos imperii romani a scriptore significari non potuisse: ministros Romanorum (i. e. Ethnicorum, οἱ τῶν ἐχϑρῶν ὑπηρέται). Quam ob rem eorum ministri? An quod ecclesiam christianam aedificare studuerunt, quapropter a Romanis persecutionibus vexati et capitis damnati sunt? Neque est minoris momenti, quod et verbis antecedentibus (sc. v. 3 et 4: 1000 of xagelóvzec — xagnoegn únd τῶν ἐχθρῶν) et verbis insequentibus (v. 5: πάλιν ὡς ἔμελλεν έφανερώθη x. τ. λ.) de templo hierosolymitano disseratur, quo apparet, verba interjecta: ver zal autol of tor Extra interjectal avoizodounígovouv autóv dicta esse non posse nisi de eodem templo.

Nam guum scriptor verbis ad priorem vaticinii partem (v. 3: 1800) of xagelovies tor rade toutor) respondentibus: v. 4: yivetar dia yap τό πολεμείν αύτους καθηρέθη ύπο των έχθρων eventum vaticinii sensu proprio acceperit — manifestum enim est, eum his verbis de eversione ipsius templi hierosolymitani (cf. διά γάρ το πολεμέιν aŭtoùs  $x \alpha \vartheta \eta \rho \dot{\epsilon} \vartheta \eta$ , non de abrogatione religionis judaicae disputare —, ne verbis insequentibus quidem ad alteram vaticinii partem (autol autor olxodomígovouv) respondentibus: vvv xal autol οί τῶν ἐχθρῶν ὑπηρέται ἀνοικοδομήσουσιν αὐτόν eventum vaticinii accepisse potest, nisi sensu proprio. Scriptorem nostro loco de restitutione ejusdem templi loqui quod ab hostibus destructum esse verbis  $\mathbf{v}$ . 4: διὰ γὰρ τὸ πολεμεῖν αύτοὺς καθηρέθη ὑπὸ τῶν ἐχθρῶν denuntiaverit, apertissimum est verbis: ἀνοιποδομή-σουσιν et: αὐτόν (cf. v. 3: ἰδοὺ οἱ παθελόντες τὸν ναὸν το ῦτον αὐτοὶ a vi dv olroboungovouv). Hac vero de re nego ab eo dici potuisse, Judaeos et Ethnicos ecclesiam christianam aedificantes hac aedificatione ipsum dirutum templum judaicum reaedificare. Itaque non placet, quod hac de re Hilgenfeldius disseruit: epist. Barn. pag. 76<sup>b</sup>: "Barnabas templum Judaeorum non quidem re vera, sed nomine et opinioue populi divinum templum fuisse censuit, templum autem hierosolymitanum verum Dei templum praefigurasse typorum studiosissimus hic scriptor minime negavit. — typus igitur veri templi divini etiam templum hierosolymitanum fuit, et scriptorem nostrum nihilomnino impedivit, quominus scripturam sacram secutus templo Dei (a Romanis [ύπο τῶν ἐχθρῶν]) deleto verum templum (a romani imperii gentibus fidem christianam confessis [οι τῶν έχθρῶν ὑπηρέται]) jam reaedificari cogitaverit. — quis non videt, haec ad ecclesiam christianam, quae e Judaeis et gentilibus condebatur, respicere?" Hilgenfeldius argumentum nostri capitis non bene intellexit. Minime noster argumentatur hoc capite. loco divini templi Judaeorum verum et Deo acceptum templum divinum aedificari aedificatione ecclesiae christianae, quasi aedificationem ecclesiae christianae tamquam pro restitutione templi judaici habuerit; sed argumentum hujus capitis hoc est: Judaeorum Deum colendi rationem in templo hierosolymitano adhibitam vituperans: cap. XVI, v. 1-2 (conf. v. 2:  $\sigma \chi \epsilon \delta \delta \nu \gamma \lambda \rho \omega \varsigma \tau \lambda \epsilon \delta \nu \eta$ άφιέρωσαν αύτὸν ἐν τῷ ναῷ) auctor ex eversione templi judaici (cf. V. 5: πάλιν ώς έμελλεν ή πόλις και ό ναός και ό λαός 'Ισραήλ παραδίδοσθαι έφανερώθη κ. τ. λ. και έγένετο καθ' α ελάλησεν κύριος) argumentatur, Deum colendum esse non in quovis templo manibus facto (v. 2: άλλα πῶς λέγει χύριος χαταργῶν αὐτόν; μάτετε τίς έμέτρησεν τὸν οὐρανὸν σπιθαμῆ κ. τ. λ. — ποῖον οἶκον οἰκοθομήσετέ μοι; ή τίς τόπος της καταπαύσεως μου; εγνώκατε, ότι ματαία ή έλπες αύτῶν cf. v. 1: πῶς πλανώμενοι οι ταλαίπωροι εἰς την οἰκοδομήν  $\eta \lambda \pi \iota \sigma \alpha v x$ .  $\tau$ .  $\lambda$ .), sed in templo humani cordis in nomine Domini Jesu Christi aedificato v. 6 sq.: ζητήσωμεν ουν, εί έστιν ναὸς θεοῦ; Forw, onov antic leves nousiv ral raraptifies quaeramus igitur, inquit, num exstet templum Dei (i. e. templum quoddam Deo

.

gratum)? exstat; ibi enim, ubi ipse id faciendum et construendum esse dicit (sc. in insequenti loco citato: Dan. IX, 24 sq.): γέγραπται γάρ. και έσται της έβδομάδος συντελουμένης (hebdomada completa) οίκυδομηθήσεται ναός θεοῦ ἐνδόξως ἐπὶ τῷ ὀνόματι κυρίου (Müller pag. 328 bene: Wenn das Sabbatjahrtausend eingetreten ist, dann wird der geistige Tempel gemacht und eingerichtet werden), v. 7: εύρίσχω οἶν, ότι έστιν ναός. πως οἶν οἰχοδομηθήσεται έπι τῷ ἀνόματι κυρίου; μάθετε invenio exstare templum (sc. quoddam Deo acceptum); quod quomodo aedificetur in nomine Domini, discite: πρό τοῦ ήμῶς πιστεῦσαι τῷ θεῷ ην ήμῶν τὸ κατοικητήριον της καρδίας φθαρτόν και άσθενές, ώς άληθως οίκοδο-μητός ναός διά χειρός. ὅτι ἦν πλήρης μεν εἰδωλολατρείας και ἦν olnos δαιμονίων διά το ποιείν όσα ην έναντία το σεώ antequam Deo confideremus, domicilium id, in quo Deus vult, ut colatur i. e. domicilium humani animi, simile erat templo, in quo ut colatur Deus non vult, templo enim manibus facto, nam plenum erat cultus idolorum (opp. cultui Dei, cf. πρό τοῦ ἡμᾶς πιστεῦσαι τῷ Ξεῷ cum v. 8: διό έν τῷ κατοικητηρίφ ήμωῦν ἀληθῶς ὁ θεὸς κατοικεῖ έν  $\eta\mu\tilde{i}\nu$ ), quum faceremus, quaecunque Deo contraria essent. v. 8: οίχοδομηθήσεται δε (80. το χατοιχητήριον της χαρδίας) έπι τῷ όνοματι χυρίου προςέχετε, ενα ό ναός τοῦ θεοῦ (ita cum cod. sinait. lego; cf. v. 6: ζητήσωμεν οἶν, εἰ ἔστιν ναὸς θεοῦ — οἰκοδομηθήσεται ναὸς θεοῦ. cf. v. 7: πρὸ τοῦ ἡμᾶς πιστεῦσαι τῷ θεῷ et v. 8: διὸ έν τω κατοικητηρίω ήμων άληθως ό θεός κατοικεί έν ήμιν. text. vulg.: ναός χυρίου. Clem. Alex.: τοῦ χυρίου) ἐνδόξως οἰχοδομηθή i. e. Dominus dicit in illo Danielis vaticinio (cf. v. 6): oixodoun 9 no stat ναός θεοῦ ἐνδόξως ἐπὶ τῷ ἀνόματι χυρίου; πῶς μάθετε i. e. discite, quomodo hoc domicilium nostri animi in nomine Domini aedificetur, ut Dei templum evadat et illud vaticinium eveniat: λαβόντες την άφεσιν των άμαρτιών και έλπίσαντες έπι το όνομα χυρίου έγενόμεθα χαινοί, πάλιν έξ άρχης χτιζόμενοι. διό έν τῷ κατοικητηρίφ ήμῶν ἀληθῶς ὁ θεὸς κατοικεῖ ἐν ήμιν i. e. in hoc animo per Dominum Jesum Christum renato vere Deus habitat; cf. v. 9: αὐτὸς ἐν ἡμῖν προφητεύων, αὐτὸς ἐν ήμιν κατοικών.....μετάνοιαν διδούς ήμιν είσάγει εἰς τόν α φθαρτον ναόν (είζάγει intransitive = introit, nos: er zieht ein; cf. Winer: Grammat. des neutestl. Sprachidioms §. 39, 1; non recte interpretes: er führt (uns) in den unvergänglichen Tempel ein; Hefele: patr. apost. opp. pag. 43: nos ipsos effecit tale templum cf. Sendschr. pag. 118. Müller: Erklärg. des Barbr. pag. 333: Unser Verfasser ist aus dem Bilde etwas herausgefallen. Das Herz ist ja der Tempel. Nun aber führt Gott uns (?!), unser Herz (?!) in den unverwüstlichen Tempel). v. 10: τοῦτ' ἔστιν πνευματικός ναὸς οἰκοδομούμενος τῷ κυρίφ: id (i. e. talis animus per Dominum Jesum Christum renatus) est spirituale templum Deo constructum. Ergo in hujus capitis disputatione non inter se oppositae sunt: abrogatio templi judaici et: aedificatio ecclesiae christianae, sed: veneratio Dei adhibita in templo

manibus facto et veneratio Dei adhibita in templo humani animi per Jesum Christum renati et sanctificati. Itaque quum scriptor ne toto quidem hoc capite de aedificatione ecclesiae christianae disputet, sed disserat de aedificatione templi humani animi, hoc Deo gratum esse templum affirmans, si in nomine Domini Jesu Christi aedificetur, ne verbis quidem v. 4: vũv xal aŭtol ol tãv έγθρων ύπηρεται ανοικοδομήσουσιν αυτόν de aedificatione ecclesiae christianae disputasse potest. Et ipsa lectione codicis sinaitici: οί των έγθρων ύπηρέται άνοικοδομή σωσιν αυτόν interpretatio Hefelis et Hilgenfeldii plane rejicitur; scriptor enim de imperii romani gentibus ecclesiam christianam aedificantibus dicere non potuit: reaedificent, sie mögen ihn nur wieder aufbauen, quoniam ipse ex iis unus erat. Neque vero ex textus vulgati lectione: avoixodoun o ovosv illa interpretatio bene probatur; nam de aedificatione ecclesiae christianae dicendum fuit: avaizodo µovor (temp. praes.), quippe quae aedificatio jam fieri coepta esset.

Itaque comprobanda est sola interpretatio Volkmari, cui versibus: 3 et 4 de ejusdem templi refectione disputari videtur, quod destructum esse in versu 5. dicatur (cf. v. 5: xal èyévero, xa3' à èlaílyoev xúçuog). Jam vero existit quaestio, qui fiat, ut quod templum ex revelationibus divinis demonstratum sit novissimis diebus destructum iri: v. 5: léyes yàq ή yqagή xal èoras èn è o xáτων τῶν ἡμεqῶν xal πaqadώσει xúçuog τὰ πρόβατα τῆς νομῆς x. τ. li dem et ipsum ex verbis divinis potuerit demonstrari reaedificatum iri: v. 3 et 4.

Haec sententiae repugnantia tolli non posse mihi quidem videntur, nisi versus 3 et 4 a quodam scriptore interjectos esse putamus. Probabilis est haec sententia nostra eo, quod his versibus non solum sententiarum ordo plane interrumpitur, sed ipsum hujus capitis argumentum tollitur. Nam quum ex argumentatione versuum 1 et 2 intelligatur, scriptorem disputationem: quam stulte Judaei egissent, quod suam spem in domicilio templi ponerent non in ipsorum Deo, qui templum (ad id) fecisset, ut esset domus Dei, eam ob causam habuisse, ut hunc Judaeorum cultum Dei ab ethnico haud multum discrepantem causam afferret abolitionis templi judaici: v. 1: "Ett zal negt tou vaou éque vuir, πῶς πλανώμενοι οἱ ταλαίπωροι (miseri facti esse dicuntur, quod errantes in domicilio templi spem habuerunt) eis the odrodoun (sc. τοῦ ναοῦ) ήλπισαν καὶ οὐκ ἐπὶ τὸν θεὸν αὐτῶν (ita cum cod. sinait; text. vulg. B et C: autór) tòr ποιήσαντα αὐτόν (sc. tòr vaòr; ita pro: αὐτούς legendum esse conjicio) ώς ὄντα οἶχον θεοῦ. v. 2: σχεδύν γάρ ώς τὰ ἔθνη ἀφιέρωσαν αὐτον ἐν τῷ ναῷ. ἀλλὰ πῶς λέγει χύριος Χατ agy wv avt óv, µáθετε (i. e. eam ob rem, quod spem in domicilio templi habentes Deum more Ethnicorum in templo venerati sunt, Deus hoc templum abolevit), postulari mihi videtur, ut deductio illius sententiae — Deum non in quovis templo manibus facto colen-dum esse — ex Jes. XL, 12 et LXVI, 1 petita v. 2: T/s èµéτοησεν τόν ούρανόν σπιθαμή χ. τ. λ...... έγνώχατε, ότι ματαία ή

ελπίς αύτων (cf. v. 1: πλανώμενοι....είς οίκοδομήν ήλπισαν) excipiatur deductione hujus sententiae - Deum voluisse, ut hoc templum manibus factum aboleretur: v. 5: πάλιν ώς ἔμελλεν ή πόλις και ό ναὸς και ό λαὸς Ίσραήλ παραδίδοσθαι ξφανερώθη κ. τ. λ. — και έγένετο, καθ ἂ ἐλάλησεν κύριος (cf. v. 2: ἀλλά πῶς λέγει χύριος χαταργών αυτόν μάθετε). Nescio igitur, quid in hoc sententiarum nexu sibi velit deductio, restitutionem templi judaici a Domino pronuntiatam esse: v. 3 et 4. Quam argumentationem ipsi hujus capitis argumento repugnare apparet. Scriptor enim quum argumentetur, templum judaicum a Domino exitio traditum esse co consilio, ut hac templi abolitione abrogatio cujusvis templi manibus facti doceretur (conferas v. 2: alla nos léges χύριος χαταργών αυτόν μάθετε x. τ. λ. - v. 5: xal έγένετο, xa9 a έλάλησεν χύρως cum v. 6 sq.: ζητήσωμεν ουν, εί έστιν ναός θεου; έστιν όπου αύτος λέγει ποιείν και καταρτίζειν κ. τ. λ.), non secum ipso pugnasse potest argumentando, constitutum esse a Domino, ut templum judaicum reaedificaretur.

Nec intelligitur, cur de praenuntiata templi refectione prius agatur, quam de praenuntiata destructione ejusdem templi. Quod alio modo fieri potuisse nescio, nisi ita, ut illa de templi judaici restitutione argumentatio ab interpolatore quodam interjiceretur, qui, quum id ageret, ut interjectam eam esse dissimularet, eam disputationi auctoris praenuntiatae templi judaici abolitionis anteponeret. Quae verba: v. 3 et 4 simul cum capp. V-XII interjecta esse existimo primis temporibus imperii Hadriani, quum Hadrianus precibus Judaeorum indulgens templum judaicum reaedificari jussisset; eaque, opinor, interjecit scriptor Judaeis infestissimus, ut sententiam suam capitibus V-XII probatam: populum Judaeorum a Domino rejectum esse, quippe quae sententia hac restitutione templi eorum irrita fieri videretur, retineret exprobrando eos, quod hanc rem conficerent ut ministri ipsorum eorum hostium, qui templum destruxissent. Verba enim: of two Eygow inpetal dicta sunt neque de fabris Romanorum (ita: Köstlin, Müller), neque de Ethnico-Christianis imperio romano subjectis (ita Hefele, Hilgenfeld), sed de ipsis Judaeis; nos: jetzt werden sie ihn auch selbst als die Diener der Feinde (i. e. ductu hostium suorum) wiederaufbauen. Neque enim approbanda est sententia Volkmari, scriptorem Judaeorum animos ad templum in loco destructi templi judaici ab Hadriano ad honorem Jovis Capitolini aedificatum convertisse, ut derideret: Ja, Gott hält sein Wort; er lässt euren Tempel zerstören und von den Zerstörern selbst wieder aufbauen, aber nur zum Ruin für euch (Volkmar: Theol. Jahrb. 1856 pag. 285 cf. 354 et 360); quae sententia ex nostro loco non elicitur.

Itaque cum Mullero consentiendum esse censeo: apite IV. (v. 3 et 4. v. 9 sq. v. 14) ad tempora Vespasiani spectari, capite XVI. (v. 3 et 4) prima tempora Hadriani indicari: Müller: Erklärung des Barbr. pag. 109: Ich setze cap. XVI, 4 mit Heydecke, Dissertatio. 5

Volkmar in die Zeit Hadrians (119), cap. IV, 4.5 weisen in die Zeit Vespasians. Wie geht das an? Wie verhalten sich beide Stellen zu einander? Die Ausleger verlegen beide Stellen in dieselbe Zeit, sei es nun die Vespasian's, Nerva's, Hadrian's, oder eines andern. Nach meiner Ansicht hat sich keine Stelle nach der andern zu richten. Cap. XVI. ist aus exegetischen Gründen auf die Zeit Hadrian's zu beziehen, cap. IV. auf die Vespasian's. Neque vero comprobandum esse judico, qua ratione Müller haec repugnantia solvenda esse censeat. Conjicit. scriptorem ratum, ultimam tentationem ab eversione Hierosolymorum initium cepisse, capite IV. ejus exordium respexisse, capite XVI. ejus exitum prope instare indicasse: Müller pag. 109: Cap. IV. geht der Blick in die Zukunft von etwas Vergangenem aus, das in die Gegenwart fortwirkt. Dieses Vergangene, die Zerstörung Jerusalems, bildet den Anfang der Schlussentscheidung die nächstens bevorsteht, des téleior ozávdalor. Die Zerstörung Jerusalems ist unter den Auspicien Vespasian's vollzogen. Sie zeigt, wie Gott Israel verlassen hat, IV, 14. Zu diesem Anfang muss der Schluss in nächster Zukunft noch kommen, ta µéddovta σκάνδαλα, und dann die Zukunft [wohl: Zurückkunft] des Herrn v. 3: iva ταχύνη..... καὶ ήξη etc. At quaero, quibus rebus scriptor prioribus Hadriani temporibus (119) exitum tentationis instare praedici Ecquid ipsius templi judaici restitutione, a cujus iudicaverit? eversione tentationem initium cepisse crediderit? Nescio quo jure scriptor, qui initium ultimae tentationis ex templi judaici eversione derivaverit, eum imperatorem designaverit ipsum illius saeculi adversarium et imperatorem nequam: cap. II, 1: Hufow our our our πονηρών χαί αύτοῦ τοῦ ἐνεργοῦντος ἔγοντος τὴν ἐξουσίαν, ὀφείλομεν κ. τ. λ. (coll. v. 10. cap. IV, 9. 13; cap. XVIII, 2), qui hoc templum reaedificari jusserit; atque nego, scriptorem Judaeos a Domino derelictos esse judicaturum fuisse: cap. IV, 14: ët dè χάχεινο, άδελφοί μου, νοείτε όταν βλέπητε ..... ούτως έγχαταλελείφθαι avroús, si illo tempore concessum iis fuisset, ut templum suum restituerent. In cap. XVI, v. 5 ex litteris divinis demonstratum legimus, novissimos fore dies eo tempore, quo templum judaicum exitio traditum fuerit: λέγει γάρ ή γραφή Και έσται έπ έσχάτων τών ήμερών και παραδώσει κύριος τα πρόβατα της νομης κ. τ. λ., qui dies novissimi nescio annon spatio circiter quinquaginta annorum contineri putari potuerint, inde a tempore destructionis templi (70) usque ad ejus restitutionis tempora (119).

Quare qui scriptor de templi refectione scripserit, eum credidisse nego, ultimam tentationem appropinquasse atque reditum Christi instare. Nec unquam in ea epistolae parte, quam interjectam ducimus (V—XII) ad instantes res adversas vel imminentes tentationes spectatur et tantum abest, ut regnum millenarium prope adesse judicetur, ut Christianis diuturnae in terris dominationis spes fiat: cap. VI, 17 sq.: oùtos oùt xal muis  $\tau \tilde{\eta}$  πίστει  $\tau \tilde{\eta} \varsigma$   $t \pi a \gamma \gamma \epsilon \lambda i a \varsigma$   $\lambda i \gamma \phi$  ζωοποιούμενοι ζήσομεν  $x a \tau a$  $x u q \iota \epsilon v ov \tau \epsilon \varsigma$   $\tau \tilde{\eta} \varsigma$   $\gamma \tilde{\eta} \varsigma$  .... alo βάνεσ βaι όφείλετε (ita duce vet. int.), ότι τὸ ἄρχειν ξουσία ἐστίν, ίνα τις ἐπιτάξας χυριεύση. εἰ οὖν οὐ γίνεται τοῦτο νῦν, ἄρα ἡμῖν εἴρηχεν, πότε· ὅταν χαὶ αὐτοὶ τελειωθῶμεν χληρονόμοι τῆς διαθήχης χυρίου γενέσθαι.

Ergo nobis videtur, genuinam nostram epistolam paulo post eversionem Hierosolymorum ineunte imperio Vespasiani anno 70 vel 71 conscriptam et ineunte imperio Hadriani intra annum 119 usque annum 122 ab interpolatore quodam capitibus V—XII atque interpositionibus: cap. XV, 8-9 et cap. XVI, 3-4 completam esse.

Haec sententia etiam nostrae epistolae diversa ratione dicendi et explicandi confirmatur, quam spectans qui epistolae partes a nobis distinctas comparaverit, intelliget, genuinam epistolae partem simillimam esse scriptis, quae aetate apostolica provenerunt, interpolatam partem operibus priore dimidio saeculi II. p. Chr. compositis.

Epistola auctor constitutam disserendi dispositionem sequens (cf. supra), quae lectores docere voluerit, conserte contexteque explanavit, arte dicendi et exercitatione graece scribendi scriptoribus canonis novi testamenti nihil cedens; conferas hanc in rem potissimum capp. XIII-XVI cum Rom. IV et IX atque Gal. III et IV. Epistolae interpolator non modo certo disserendi ordine continuaque explicatione plane caret; singulas cogitationes ne arcte quidem iunxit. Sententiae abruptae alia juxta aliam solute positae sunt, non junctae nisi crebris particulis. Exemplum adhibeo: cap. VI. cf. v. 1: ore our emolycev the evtolut to  $\lambda \in \gamma \in \mathcal{X}$ . τ. λ. ν. 2: καλ πάλον λέγεο ό προφήτης κ. τ. λ. ν. 3: είτα τί λέγει; χ. τ. λ. γ. 4: λέγει δε πάλιν ό προφήτης..... χαι πάλιν λέγει κ. τ. λ. (coll. v. 5) v. 6: τι ουν λέγει πάλιν ό προφήτης; x. τ. λ. v. 7: λέγει γαρ ό προφήτης x. τ. λ. v. 8: τί λέγει ό άλλος προφήτης κ. τ. λ. ν. 9: τό λέγει ή γνώσις μάθετε κ. τ. λ. ν. 10: τό ούν λέγει..... λέγει γαρ ό προφήτης κ. τ. λ. (coll. ν. 11) ν. 12: λέγει γαρ ή γραφή κ. τ. λ. ν. 13: πάλιν σοι έπιδείξω, πῶς πρὸς ἡμᾶς λέγει .... λέγει δὲ ὁ χύρως Χ. τ. λ. v. 14: × αθώς πάλιν έν έτέρφ προφήτη λέγει 'Ιδού λέγει κύριος
x. τ. λ. (coll. v. 15) v. 16: λέγει γάρ κύριος πάλιν . . . λέγει x.  $\tau$ .  $\lambda$ ; satis superque haec. Plane igitur probabile Hefelis hac de re judicium, si ad solam interjectam epistolae partem refertur: Sendsch. pag. 145 sq.: Der Verfasser ist unbeholfen im Gebrauche der Partikeln und Conjunctionen, er lässt es an Abwechslung in der Satzverbindung fehlen, seine einzige Redefigur ist die Frage, die sich bis zum Ueberdruss oft wiederholt, und durch die er die Aufmerksamkeit seiner Leser zu steigern für gut findet. Zu demselben Zwecke, insbesondere um die Erwartung zu spannen bedient er sich zahlreich der bei allegosirenden Schriftstellern häufigen Aufforderung  $\pi \rho o \sigma \epsilon \chi \epsilon \tau \epsilon$ ,  $\mu \alpha \vartheta \epsilon \tau \epsilon$ , voeire u. dgl. Seine Lieblingsbindemittel sind  $\pi \epsilon \rho \alpha \varsigma$ , or und  $\pi \alpha \lambda w$ , von denen überdies das erstere in einer ganz ungewöhnlichen Bedeutung als "ferner" gebraucht wird; der Styl ist matt und

5\*

schleppend, es mangelt ihm Deutlichkeit und Durchsichtigkeit. der logische Zusammenhang der Gedanken tritt nicht markirt genug hervor, es ist oft, als ob die einzelnen Sätze blos durch das Papier zusammengehalten würden, und sie sind sprachlich vielfach disjecta membra, wodurch das Verständniss des Briefes in hohem Grade erschwert wird. Dabei glaubt der Verfasser erst noch einfach geschrieben zu haben, und versichert seine Leser, dass er sich zu ihren Fassungskräften herablasse (cap. VI:  $\dot{\alpha}\pi\lambda o \dot{\sigma} \tau \epsilon \rho \sigma \dot{\nu} \mu \bar{\nu}$ γράφω, ίνα συνιήτε). Wie der Inhalt des Briefes uns zeigt, dass es dem Verfasser an Fülle der Gedanken gefehlt habe, so ist die Form des Briefes ein Beweis von seiner Geschmacklosigkeit auch in der Diction. Es ist oft, als ob er sich nicht recht auszudrücken verstehe, als ob die griechische Sprache und das Reden und Schreiben in derselben ihm gar nicht geläufig sei, und als ob er erst angefangen habe, in ein ihm bisher fremdes Gewand seine Gedanken zu kleiden. So liesse sich etwa die Steifheit und Monotonie der Darstellung erklären; der Mangel an dialektischer Schärfe aber fällt auf Rechnung der geistigen Unbedeutendheit unseres Verfassers, welche ihn tief hinter jedem neutestl. Schriftsteller zurückstehen lässt; conferas capp. V-XII hanc in rem potissimum cum sequentibus capp. XIII—XVI.

Ut scriptores aetatis christianae omnes fere sacra Judaeorum scripta allegorice interpretabantur, ita etiam nostrae epistolae scriptores. Auctor hac interpretatione prudenter usus est ad modum apostoli Pauli et auctoris epistolae ad Hebraeos. Horum rationi allegorice interpretandi quam sit illius simillima apparebit hos locos inter se conferenti: Bar. cap. XIII, 2 et 3 (coll. 4-6): ἀχούσατε οὖν περί τοῦ λαοῦ τι λέγει ἡ γραφή· Ἐδεῖτο δὲ Ἰσαὰχ περι Ρεβέππας της γυναιπός αύτου, ότι στείρα ήν, παι συνέλαβεν. είτα έξηλθεν Ρεβέχχα πυθέσθαι παρά χυρίου, χαι είπεν χύριος πρός αύτήν Δύο έθνη έν τη γαστρί σου, και δύο λαοί έν τη κοιλία σου και λαός λαού ύπερέξει, και ό μείζων δουλεύσει τῷ ελάσσονι. αισθάνεσθαι όψείλετε, τίς δ'Ισαάκ, και τίς ή 'Ρεβέκκα και έπι τίνων δέδειχεν, ότι μείξων ό λαός ούτος η έκεινος cum Röm. IX, 9-12 (coll. 6-9); Bar. cap. XIII, 7: εἰ οὖν ἔτι καὶ διὰ τοῦ Άβραὰμ ἐμνήσθη, ἀπέχομεν τὸ τέλειον της γνώσεως ήμων. τι ουν λέγει το Άβραάμ, ότε μόνος πιστεύσας (ita cum cod. sinait. et vet. int.; text. vulg.: ότι ἐπίστευσας) ετέθη εἰς δικαιοσύνην; ίδού, τέθεικά σε, Άβραάμ, πατέρα έθνῶν τῶν πιστευόντων δι' αχροβυστίας τῷ θεῷ cum Röm. IV, 3 sq. et 11 sq. (cf. Bar. XIII, 1 et 6 cum Röm. IV, 13 et Gal. III, 29), et 17 sq.; conf. Bar. XV, 3 sq.: τὸ đὲ σάββατον λέγει ἐν ἀρχη κτίσεως· Καί ἐποίησεν ὁ θεὸς ἐν ἕξ ἡμέραις τὰ ἔργα τῶν χειρῶν αὐτοῦ καὶ συνετέλεσεν έν τη ήμέρα τη έβδόμη και κατέπαυσεν έν αὐτη και ήγίασεν αύτήν. γ. 5: και κατέπαυσεν τη ήμέρα τη έβδόμη. τουτο λέγει Όταν έλθών δ υίδς αύτου χαταργήσει τον χαιρόν του άνόμου .... τότε καλώς καταπαύσεται έν τη ήμέρα τη έβδόμη κ.τ. λ. ν. 7: ίδε ουν. άρα τότε χαλώς χαταπαυό μενος άγιάζει αύτήν ότε δυνησόμεθα αύτοί. διπαιωθέντες παι απολαβόντες την επαγγελίαν....τότε δυνησόμεθα αὐτὴν ἀγιάσαι, αὐτοὶ ἀγιασθέντες πρῶτον cum Hebr. IV, 4 sq. et 9 sq.; conf. etiam Bar. XIV, 1 sq.: Ναί. ἀλλὰ τὴν διαθήπην, ἢν ὅμοσεν τοῖς πατράσιν δοῦναι τῷ λαῷ, εἰ δέδωπεν, ζητῶμεν. δέδωπεν ἀτοὶ δὲ οὐπ ἐγένοντο ἄξιοι λαβεῖν διὰ τὰς ἁμαρτίας αὐτῶν. λέγει γὰρ ὁ προgήτης. Καὶ ἦν Μωϋσῆς νηστεύων ἐν ὄρει Σινᾶ τοῦ λαβεῖν τὴν διαθήπην κυρίου πρὸς τὸν λαόν π. τ. λ. .... καὶ λαβών Μωϋσῆς πατέφερεν πρὸς τὸν λαὸν δοῦναι π. τ. λ. v. 3: καὶ συνῆπεν Μωϋσῆς, ὅτι ἐποίησεν ἑαυτοῖς πάλιν χωνεύματα π. τ. λ. v. 3: καὶ συνῆπεν Μωϋσῆς, ὅτι ἐποίησεν ἑαυτοῖς πάλιν χωνεύματα π. τ. λ. v. 4: Μωϋσῆς μὲν ἕλαβεν, αὐτοὶ δὲ οὐπ ἐγένοντο ἄξιοι cum Act. VII, 38 sq. v. 42 (coll. Gal. IV, 22–28 et 1 Cor. X, 1 sq.), atque Bar. XIV. 4 sq: πῶς δὲ ἡμεῖς ἐλάβομεν, μάθετε. Μωϋσῆς βεράπων ῶν ἕλαβεν, αὐτὸς δὲ ὁ πὑριος ἡμῖν ἔδωπεν εἰς λαὸν πληρονομίας, δἰ ἡμᾶς ὑπομείνας cum Hebr. III, 5 sq.; VII, 22.

Ab hac sobria et apostolica ratione allegorice interpretandi interpolator vehementer abhorret. Is proprio verborum librorum sacrorum sensui ne ullam quidem notionem concedens veteris testamenti instituta et mandata ullam aliam vim habuisse negavit, nisi allegoricam. Unde quum summum studium in eo poneret, ut ex simplicibus verbis apertisque rebus arcana divina expromeret (cf. VI, 10: εὐλογητὸς ὁ χύριος ἡμῶν, ἀδελφοί, ὁ σοφίαν καί νοῦν θέμενος ἐν ἡμῖν (ita duce vet. int.; codd. ὑμῖν) τῶν κρυφίων αύτοῦ x. τ. λ. IX, 9: οἰδεν ὁ τὴν ἔμφυτον δωρεάν τῆς διδαχῆς αὐτοῦ τέμενος έν ήμιν ούδεις γνησιώτερον έμαθεν απ' έμου λόγον. αλλά οίδα ότι άξιοι έστε ίμεις. coll. VIII, 7; X, 1-2. 9-12), factum est, ut quaelibet quibuslibet verbis rebusque praemonstrata reppererit (conf. potissimum VI, 12-19; VII, 3 sq. 6 sq. 11; VIII, 1 sq. 4-6; IX, 5. 7 sq.; X; XI, 8-11; XII), etiam monstra quaedam opinionum attulerit; dico praccipue sententiam: Dominum terram fluentem lacte et melle promittentem de sua ipsius incarnatione loquutum esse: VI, 8 sq.; deinde sententiam: mandatum fuisse (de tali decreto nihil traditum habemus cf. Hefele: Sendschr. pag. 66 sq. Müller: pag. 186 sq.), ut sacerdotes judaici die jejunii intestina (10 črtoor Eingeweide, eig. die Gedärme cf. Müller: pag. 187) hirci oblati non lavata cum aceto manducarent, qua re typice praefigurarent, se aliquando fel cum aceto Domino daturos esse bibendum: VII, 4 et 5; tum sententiam: Abrahamum circumcidendo e domo sua trecentos duodeviginti viros voluisse crucifixum Christum typice praemonstrare: IX, 7-8. Quae allegorice interpretandi argutiae quantulum adstrictae sint certis regulis cognoscitur ex explanationibus allegoricis mandatorum de cibis (cap. X), secundum quas: sus, aquila, accipiter, corvus, pisces de vitandis hominibus horum animalium similibus (X, 1-6), quin etiam: lepus, hyaena, mustela propter fabulosas quasdam proprietates de fugiendis libidinosis voluptatibus dicti esse accipiuntur (X, 6-8).

Epistolae auctor, ut novi testamenti scriptores, libris apocryphis neglectis ex solis veteris testamenti libris canonicis argumentatus est, eorumque textum, quamquam in aliquot locis

ratione a septuag. diversa legit (cap. IV, 4 et 5 cf. supra et cap. XVI, 5 cf. infra), semper integrum reddidit. In duobus genuinae partis epistolae locis: cap. XVI, 5 et cap. IV, 3 interpretes librum apocryphum Henochi citatum esse falso arbitrantur. Quorum in loco priore: cap. XVI, 5 verba: zai čoras έπ' ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν καὶ παραδώσει κύριος τὰ πρόβατα τῆς νομῆς zal τὴν μάνδραν zal τὸν πύργον αὐτῶν εἰς zaτaφθοράν non hausta sunt id quod Hilgenfeldio (comprobantibus Müllero: pag. 326 et Weizsaeckero: pag. 26) probatum est, ex libro Henochi, ubi cap. LXXXIX, v. 54-56 et 66-67 scriptum legitur ex versione Dillmanni: v. 54 sq.: Und ich sah den Herrn der Schafe, wie er viele Niederlagen über sie brachte. Und er überliess sie in der Hand der Löwen. Und ich sah, dass er jenes ihr Haus und ihren Thurm verliess und sie alle in die Hand der Löwen gab, um sie zu zerreissen und zu fressen, in die Hand aller wilden Thiere, v. 66 sq.: Und die Löwen und Tiger frassen und verschlangen den grössten Theil jener Schafe und die wilden Schweine frassen mit ihnen; und sie verbrannten jenen Thurm und zerstörten jenes Haus; haec enim Henochi verba non conveniunt nostri loci argumento: populum judaicum novissimis diebus perditum iri (cf. supra): léges yag ý ygagý Kai žozas ên έσχάτων των ήμερων και παραδώσει κίριος κ. τ. λ., sed verba sunt loci: Jer. XXV, 34 et 36 sq., quae nostrum ita legisse con-jicio: v. 34: בִּי־מָלָאו יְמֵיכֶם לָשְׁבוֹח i. e. quum (ita: בִּי־מָלָאו יְמֵיכֶם לָשְׁבוֹח) completi erunt dies ad vestram perniciem; noster: και ἔσται ἐπ' ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν χαὶ παραδώσει χύριος .....εἰς χαταφθοράν (cf. Septg.: δι επληρώθησαν αι ήμεραι υμών είς σφαγήν) v. 36: (cf. antecedentia verba) i. e.: tum (ita: )) devastat Dominus pascua eorum (die Weide der Schafe); noster: και παραδώσει κύριος τα πρόβατα της νομης (nos: die Schafe der Weide (cf. Septg.: φωνή χραυγής των ποιμένων και άλαλαγμός τῶν προβάτων, ὅτι ἀλέθρευσε κύριος τὰ βοσκήματα αὐτῶν (80. τῶν προβάτων) v. 37: ונרמו (ita nostrum legisse conjicio pro: ונרמו Niph a verbo רמם excisi sunt, Luther: sind verderbt; נרמו a voce ] = agger): et aggerem eorum; noster: xαlτόν πύργον αὐτῶν (cf. antecedentia: المراح د المراح المراح المراح المراح المراح (cf. antecedentia: المراح ال habitacula (caulas Hürden) pacis; noster: xal the µávdeav (cf. antecedentia: ώς έμελλεν ή πόλις ..... παραδίδοσθαι. cf. Septg.: καὶ παύσεται τὰ κατάλοιπα τῆς εἰρήνης). In altero loco: cap. IV, 3 non legendum esse cum cod. sinait.: ὡς Ἐνὼ χ λέγει, sed duce vetere interprete (qui vertit: Consummata enim tentatio, sicut scriptum est, sicut Daniel dicit, appropinquavit): ως Δανιήλ léyee, ex contextu sententiarum apertissimum est. Neque enim habemus in hoc loco ulla verba citata, quum neque verba: 70 τέλειον σκάνδαλον ηγγικεν ex quodam libro prophetae citata esse

possint, id quod Volkmaro (Monum. vet. pag. 10), Hilgenfeldio (Epist. Bar. pag. 65), Müllero (pag. 99) videtur, neque verba: είς τουτο γάρ ό δεσπότης συντέτμηχεν τους χαίρους χαι τάς ήμέρας, ίνα ταχύνη δ ήγαπημένος αυτού και έπι την κληρονομίαν ήξη, ut Weizsaeckero (Zur Crit. des Barbr. pag. 27 sq.) placet. Illa esse ipsius auctoris verba, perspicuum est ex verbis: περιού γέγραπται (animadverte, non legi: γέγραπται vel ώς γέγραπται); haec auctoris esse, elucet ex particula: yag (eis rouro yag x. r. l.). Auctori ex propheta Daniele argumentanti: consummatam tentationem appropinguasse: to téleiov oravdalov yyvirev, sententia afferenda erat, Dominum tempora abbreviasse: είς τοῦτο γάρ ὁ δεσπότης συντέτμηχεν τούς χαιρούς και τας ήμέρας, ίνα κ. τ. λ. Propter hanc suam interjectionem verba illa argumentationem introducentia: περί ού γέγραπται ώς Δανιήλ λέγει ita recepit v. 4: λέγει δε ουτως ό προφήτης (και post ώτως duce vet. interp. mittendum est; dixit scriptor: όπροφήτης omisso nomine, quia nomen ejus (sc. Danielis) supra iam vocaverat; merito igitur Müllerus, quum supra cum cod. sinait. male: ώς Ένω χ λέγει legat, admiratur, quod hoc loco (v. 4) nomen citati prophetae Danielis non appellatum sit: Müller: Erkl. des Barbr. pag. 102: Es scheint sonderbar; dass der Name Daniel nicht hier schon genannt ist und erst bei der folgenden Stelle v. 5, neque autem bene suam admirationem excusavit: Allein es wird der Prophet, dessen Name bei der Stelle Jedem einfiel (?!), und der auch sogleich angeführt wird, dem Henoch entgegengesetzt (?!), der nicht in der Zahl der eigentlichen Propheten in den 70 sich befand). Frustra igitur viri docti student, ex apocrypho libro Henochi locum exquirere, ad quem huc respiciatur (Hilg.: epist. Bar. pag. 65. Weizs.: Zur Crit. des Barbr. pag. 27).

Haec auctoritas in interpolata epistolae parte sacris Judaeorum scriptis non tributa est, quae eadem et in scriptis saeculi secundi non adhibita invenitur. Prout enim ei convenit, scriptor modo eorum textum mutavit et in suam rem pressit, modo eum amplificavit et in suum judicium adiecit (vid. Hefele: Sendschr. pag. 240 ff.). Sunt etiam loci, ubi, quum similia in veteris testamenti libris canonicis frustra quaerantur, vel aliis iisque apocryphis scriptis usus: cap. XII, 1 vel traditionem quandam a sacris scriptis discrepantem sequutus esse videtur: cap. VII et VIII (qua de re bene Hefele: Sendschr. pag. 166 sq.).

Non minimam differentiam cognovi eam, epistolae interpolatorem hebraice non doctum (cf. supra) textu hebraico prorsus neglecto in citandis locis semper versionem graecam (Septg.) sequutum esse secundum textum eum, quem in codice alexandrino traditum habemus, quod optime perspicitur cap. V, 12, quo loco verba: ὅταν πατάξωσιν τὸν ποιμένα, τότε σχορπισθήσεται τὰ πρόβατα τῆς ποίμνης non, ut Hefelio videtur, ex Matth. XXVI, 31 (Hefele: Sendschr. pag. 233), sed ex versionis graecae textu in codice alexandrino lecto citata sunt: Zach. XIII, 7: πάταξον τὸν ποιμένα xaì  $\delta_{ia} \sigma x o q \pi i \sigma \partial f \sigma o v \tau a i tà <math>\pi q \delta \beta a \pi a \tau \tilde{\eta} \varsigma \pi o \ell \mu v \eta \varsigma$  (cod. vat.:  $\pi a \tau a \tilde{\varsigma} \tilde{\varsigma} \tau \varepsilon \tau o v \varsigma \pi o i \mu \dot{\varepsilon} v a \varsigma \dot{\varepsilon} x \sigma \pi \dot{\sigma} \sigma \sigma a \tau \varepsilon \tau \dot{\alpha} \pi q \delta \beta a \tau a$ ); epistolae auctorem hebraice scientem saepius textum hebraicum respexisse. Exemplo potissimum sunt cap. IV, 4 et 5, quem locum ratione a versionis graecae plane abhorrente ex textu chaldaico versum esse, demonstratum vid. supra pag. 54 sq., et cap. XVI, 5, quem locum neglecta versione graeca ex textu hebraico translatum esse, explanatum vid. supra pag. 70. Alios locos animadverte: cap. II, 5, quo loco auctor a lectione versionis graecae:  $\tau a \varsigma v \varepsilon \sigma - \mu \eta v \ell a \varsigma \dot{\nu} \mu \delta \sigma \tau \pi \dot{\alpha} \sigma \delta \beta \beta a \tau a x a \tau \eta v \dot{\eta} \mu \dot{\varepsilon} \rho a v \mu \varepsilon \gamma \dot{\alpha} \lambda \eta v o \dot{v} x \dot{\alpha} v \dot{\varepsilon} \gamma \rho \mu u si supra pag. 76), et: cap. XV, 3, quo loco auctor$  $repugnante lectione versionis graecae: xal συνετέλεσεν ὁ <math>\partial \varepsilon \dot{\varsigma} \dot{\varepsilon} v$   $\tau \eta \tilde{\eta} \mu \dot{\varepsilon} \rho q \tau \eta \tilde{\varepsilon} x \eta$  textum hebraicum sequutus vertit: xal συνετέλεσεν ὁ  $\partial \varepsilon \dot{\varsigma} \dot{\varepsilon} v \tau \eta \dot{\eta} \mu \dot{\varepsilon} \rho a \tau \eta \dot{\varepsilon} \beta \delta \dot{\delta} \mu \eta$ .

Interjectam epistolae partem primo aotatis christianae saeculo scriptam esse non posse argumento etiam est: infestissima interpolatoris oppugnatio Judaeorum populi et religionis, quam simillimam invonimus apud scriptores incuntis saeculi secundi p. Chr., Ignatianum et auctorem epistolae ad Diognetum, quam primo autem aetatis christianae saeculo ad eam acerbitatem (cf. supra) non jam progressam videmus (hanc rem bene ita disputavit Hefele: Sendschr. pag. 176 sq. pag. 178: Noch vor jenem Edicte Hadrians haben zwei christliche Lehrer in ähnlicher Weise, wie Pseudobarnabas das Judenthum und alles Judaisiren bekämpft, und in nicht minder starken Ausdrücken von ersterem gesprochen, als jener. Ich meine den Verfasser des Briefs an Diognet und den h. Ignatius von Antiochien. Ersterer sagt: "was ihre (der Juden) furchtsame Enthaltung von manchen Speisen, ihren Aberglauben in Betreff des Sabbats; ihre Prahlerei ob der Beschneidung, ihre Heuchelei wegen der Fasten und Neumonde, lauter lächerliche und der Rede unwerthe Dinge betrifft, darüber, glaube ich, brauchst du von mir keinen Aufschluss. Denn wie wäre es recht, von dem, was Gott zum Nutzen der Menschen schuf, das Eine als gut geschaffen anzunehmen, das Andere aber als unnütz und überflüssig zu verwerfen? Ist das nicht ruchlos, von Gott zu lügen, als ob er verbiete, am Sabbat etwas Gutes zu thun? Ist es nicht lächerlich, sich der Hinwegschneidung von etwas Fleisch als eines Zeichens der göttlichen Auserwählung zu rühmen u. s. f.?" Wem könnte die Aehnlichkeit entgehen, die zwischen diesen Worten und vielen Stellen und Gedanken des Briefes Barnabae (sc. interjectae epistolae partis) statt hat? Beide sind sichtlich aus einem und demselben Oppositionseifer gegen alles Judaisiren hervorgegangen, perinde: commemoratio usus tunc vulgati diei dominici pro sabbato celebrati (cap. XV, 9: διο και άγομεν την ήμέραν την δγδόην είς εύφροσύνην κ. τ. λ. cf. supra), cujus celebratio primo saeculo nondum in vulgarem consuetudinem abierat.

Hac nostra disputatione quum argumenta, quibus interpretes nostram Barnabae epistolam viro apostolico Bernabae abjudicandam esse judicaverunt, quod ad genuinam epistolae partem pertinet, rejecisse nobis videamur, neque quidquam obstet, quominus traditionis vetustae omnibusque patribus ecclesiasticis probatae ratione habita hanc genuinam epistolae partem esse apostoli Barnabae existimemus, exponamus, quae certa ipsius genuinae epistolae indicia ad hanc sententiam movere videantur.

Gravissimi hac in re momenti est, qua ratione auctor de observatione institutorum judaicorum docuerit. Cognitum habemus, eum epistolam suam composuisse, ut lectoribus judaeo-christianis persuaderet, instituta judaica iis non observanda esse. Hinc quum sequatur, ut observationem legis mosaicae ad impetrandam salutem non necessariam habuerit, apparet, eum ne Ethnico-Christianis quidem instituta judaica observanda censuisse. Itaque cum apostolo Paulo noster probavit: hominem salvum fieri non suis ipsius operibus legis, sed sola gratia misericordis Dei (cap ΙΠ, 6: εξς τουτο ουν, αδελφοι, ό μαχρόθυμος προβλέψας, ώς εν άχε. ραιοσύνη πιστεύσει ό λαός, ὃν ήτοιμασεν έν τῷ ήγαπημένφ αὐτοῦ, προεφανέρωσεν ήμιν περί πάντων, ίνα μή προσρησσώμεθα ώς ἐπήλυτοι τῷ ἐκείνων νόμφ cf. I. ep. ad Timoth. I, 15 et 16) atque hanc Dei gratiam in Domino Jesu Christo manifestatam omnibus gentibus (cap. XIV, 7-9) impetrari posse et oportere neglecta observatione legis mosaicae sola fide salvatori Jesu Christo habita (cap. XIII, 7: τι οὖν λέγει τῷ Ἀβραάμ, ὅτε μόνος πιστεύσας ἐτέθη εἰς διπαιοσύνην; Ἰδοὺ τέθειπά σε, Ἀβραάμ, πατέρα ἐθνῶν τῶν πιστευόντων δι ἀπροβυστίας τῷ θεῷ of. ep. ad Rom. IV, 3 sq. v. 11 sq.; III, 28; V, 1 cf. supra). Hanc sententiam ut lectoribus judaeo-christianis, qui auctoritate apostolorum Petri, Iacobi nixi instituta judaica si minus Ethnico-Christianis at certe Christianis ex Judaeis conversis observanda judicabant, probatam redderet, disputavit: haec instituta observanda quidem esse, verum non ratione Judaeis usitata, sed spiritualiter, quomodo per prophetas jam Dominus observanda ea enuntiasset.

Itaque noster non, ut apostolus Paulus, novum religionis christianae testamentum veteri religionis judaicae testamento opposuit, sed populum judaicum verum Domini testamentum habuisse negando religionem christianam unum verum Dei testamentum esse argumentatus est (cap. XIII et XIV), nec legem neglectam esse voluit, sed abrogatam esse disputavit legem judaicam atque in ejus loco positam novam Domini Jesu Christi legem, quae ex institutis non ab hominibus factis composita (cap. II, 6: taŭta (cf. v. 5) o<sup>t</sup>v xathoynotv <sup>t</sup>va ó xatvos vóµos toŭ xuolov µµūv <sup>1</sup>Inooŭ Xo1000, ävev  $\zeta_{000}$ <sup>t</sup>v åráyxns åv, µŋ år9000000000 žyn thu moospoqáv) sacra Deo accepta postulet: praecordia afflicta et Deum afflictantem celebrantia (cap. II, 10: <sup>1</sup>µũv o<sup>t</sup>v o<sup>t</sup>vas λéyet. Θυσία τῷ βεῷ xaqôla συντετοιµµévη, ocµŋ ενωδίas τῷ xuolop xaqôla δοξάζουσα τον πεπλακότα αὐτήν), atque jejunia vera poscat: animos placabiles et misericordes (cap. III, 3: προς ήμας δε λέγει· 'Idoù αΰτη νηστεία ην έγω έξελεξάμην, λέγει χύριος, ούκ ανθρωπον ταπεινούντα την ψυχήν αύτου. άλλα λύε πάντα σύνδεσμον άδικίας, διάλυε στραγγαλιάς βιαίων συναλλαγμάτων, απίστελλε τεθραυσμένους έν αφέσει, και πασαν άδιχον συγγραφήν διάσπα. διάθρυπτε πεινώσιν τον άρτον σου, και γυμνόν έαν ίδης, περίβαλε αστέγους είσαγε είς τον οίκον σου, και έαν ίδης ταπεινόν, ούγ υπερόψη αυτόν, ούδε άπο των οιχείων του σπερματός σου x.  $\tau$ .  $\lambda$ .) atque sabbata celebranda curet manibus mundis et animo sanoto (cap. XV, 6: el our no ó Jeds nuégar nylaxer rur tis dúraται άγιάσαι, εί μή χαθαρός ῶν τῆ χαρδία ἐν πᾶσιν, πεπλανήμεθα χ. r. λ. coll. v. 4), atque Deum jubeat coli in templo animi renovatione in nomine Domini Jesu Christi aedificati (cap. XVI, 8: olxodoμηθήσεται δε (sc. ναός) έπι τῷ σνόματι χυρίου. προσέχετε, ίνα ό ναὸς τοῦ 黄εοῦ ἐνδόξως οἰκοδομηθη. πῶς; μάθετε λαβόντες τὴν ἄφεσιν τῶν άμαρτιών και έλπίσαντες έπι το όνομα κυρίου εγενόμεθα καινοί, πάλιν έξ άρχης πιζόμενοι, διό έν τῷ πατοιπητηρίφ ήμῶν άληθῶς ὁ θεὸς πατοι**πει** έν ήμιν x. τ. λ.).

Ergo noster *in ipsa doctrina* cum apostolo Paulo consentit, hanc vero ut Judaeo-Christianis probaret, non, ut Paulus, a parte Ethnicorum, sed a parte Judaeorum disputavit. Quod studium Judaeo-Christianis de veritate doctrinae paulinae persuadendi atque quae ratio factiones christianas apostolorum Petri Jacobique atque apostoli Pauli reconciliandi ad nullius viri apostolici naturam et modum docendi magis respondet, quam ad apostoli Barnabae cf. Act. cap. XV. ep. ad Gal. cap. II. (animadverte, nostrae epistolae auctorem cap. XIV, 8 suam doctrinam ex eodem loco Jesaiae cap. XLIX, 6: lood tégeuxá Ge els guos igrivo, tov elvaí oe els outrolav žus is záxavos tõs yõs constituisse, ex quo loco apostolus Barnabas Act. cap. XIII, 46 et 47 demonstrasse refertur, evangelium Ethnicis quoque praedicandum esse).

Nostram epistolam compositam esse aetate apostolica a viro virtute et sanctitate praestanti cognoscitur cum ex paraeneticae epistolae partis praeceptis aliis (cf. Hefele, Sendschr. pag. 259: Im Ganzen machen die moralischen Ermahnungen den Eindruck einer apostolischen διδαχή, und es ist schon von Anderen bemerkt worden, dass der paraenetische Theil eines Apostels nicht unwürdig wäre), tum maxime ex hoc: Lectorum quisque in quaque re cum proximo communicaret neve quidquam ipsius proprium diceret cap. XIX, 8: ποινωνήσεις έν πάσι τῷ πλησίον σου και ούκ έρεις ίδια είναι εί γαυ έν τῷ ἀφτάρτφ κοινωνοί έστε, πόσφ μαλλον έν rois graquois; quae adhortatio communionis bonorum tempore potissimum apostolico commendatae dignissima est viro illo apostolico, qui bonis venditis omnia sua ad apostolorum pedes proposuit Act. cap. IV, 36 et 37: 'Iwon's de o enuxly Seis Bagvafas ύπο των αποστόλων.... ύπαρχοντος αύτῷ άγροῦ πωλήσας Ϋνεγχε τὸ χρημα και έθηκε παρά τούς πόδας των αποστόλων.

Compositam esse nostram epistolam a viro ad evangelium praedicandum ablegato concluditur non magis eo, quod auctor nostrae epistolae ipse lectores ad fidem christianam instituerit (cf. cap. I, 3: ούτως με έξεπληξεν επι ύμων ή επιπόθητος σψις ύμων. πεπεισμένος ούν τούτο και συνειδώς έμαυτώ ζτι έν ύμιν λαλήσας πολλά έπίσταμαι x. τ. λ.) atque in summa apud eos auctoritate fuerit (cf. Müller pag. 53: Aus vielen Stellen unseres Briefs geht hervor, dass sein Verfasser, offenbar ein älterer Mann. den Lesern gegenüber eine bedeutende Stellung einnahm, gerade in [melius: aus] solchen Stellen zumal, in denen er seine Stellung als Lehrer nicht wollte geltend machen; cf. potissimum cap. I. IV. XVII. XXI.), quam eo, quod praedicationem evangelii pro solo vitae suae munere habens id unum egerit, ut proficiscens salutem in Christo datam quam plurimis effunderet (cap. I, 3: 571 έμοι συνώδευσεν έν όδφ διπαιοσύνης πύριος. cap. XIX, 10: έκζητήσεις καθ' έκάστην ήμέραν τα πρόσωπα τῶν άγίων ή διά λόγου χοπιών χαὶ πορευόμενος εἰς τὸ παραχαλέσαι (coll. Act. cap. IV, 36) και μελετών είς το σώσαι ψυχήν τω λόγφ ή δια των χειρών σου έργαση είς λύτρωσιν αμαρτιών σου. coll. v. 9).

Compositam nostram epistolam esse a viro, qui, ut vir ille, quem Acta apostolorum referunt ab oratione inspirata Barnabae cognomen (בר נבואה) duxisse (Act. cap. IV, 36: 'אסק dè ó έπικληθείς Βαρνάβας ύπο των αποστόλων, δ έστι μεθερμηνευόμενον ύιος  $\pi \alpha \rho \alpha x \lambda \eta \sigma \epsilon \omega s x. \tau. \lambda.$ ) et sancti spiritus fideique plenum fuisse (Act. cap. XI, 22<sup>b</sup>-24: και έξαπέστειλαν Βαρνάβαν, διελθείν έως Άντιοχείας. ές παραγενόμενος και ίδων την χάριν του θεου έχαρη (cf. ep. Barn. cap. I, 2: υπέρ τι και καθ' υπερβολήν υπερευφραίνομαι επι τοις μακαρίοις και ενδόξοις ύμων πνεύμασιν. ν. 3: διο και μαλλον συγχαίρω έμαυτῷ κ. τ. λ.), και παρεκάλει πάντας τη προθέσει της καρδίας προσμένειν τω χυρίω. ότι ην ανήρ αγαθός και πλήρης πνεύματος άγίου και  $\pi loteos)$ , divino spiritu inflatus evangelium praedicaverit atque quae ad laudem Domini profecerit, ea adjutore spiritu sancto profecisse sibi visus sit, sequitur ex tanta ejus in Deum confidentia ejusque in Dominum Jesum Christum fide, ut in viro evangelium praedicante ipsum Deum habitare et efficacem esse confisus (cap. XVI, 8 et 9: διο έν τω κατοικητηρίω ήμών άληθως ό θεός κατοικεί έν ήμιν. πώς; ό λόγος αὐτοῦ τῆς πίστεως, ή κλησις αὐτοῦ τῆς ἐπαγγελίας, ή σοφία των δικαιωμάτων, αι έντολαί της διδαχής, αυτός έν ήμιν προφητεύων, αὐτὸς ἐν ἡμῖν ΧατοιΧῶν, τοῖς τῷ θανάτφ δεδουλωμένοις ανοίγων ήμιν την θύμαν του ναου, δ έστι στόμα, μετάνοιαν διδούς ήμιν είσαγει είς τον αφθαρτον ναόν coll. cap. I. 3) hominibus mirabundis verba miranda se fecisse profiteatur: cap. XVI, 10: δ γάρ ποθών σωθήναι βλέπει ούκ είς τον άνθρωπον, άλλά είς τον έν αύτῷ χατοιχοῦντα χαὶ λαλοῦντα, ἐπ' αἰτῷ ἐχπλησσόμενος έπι τῷ μηδέποτε, μήτε τοῦ λέγοντος τὰ δήματα ἀχηχοέναι ἐχ τοῦ στόματος, μήτε αὐτόν ποτε ἐπιτεθυμηχέ-ναι ἀχούειν (coll. cap. Ι, 5: λογισάμενος οὖν τοῦτο, ὅτι ἐὰν μελήση μοι περί ύμῶν τοῦ μέρος τι μεταδοῦναι ἀφ' οἶ ἔλαβον, ὅτι έσται μοι τοιούτοις πνεύμασιν ύπηρετήσαντι είς μισθόν, έσπού-5\*\*\*

δασα κατὰ μεκρόν ὑμῖν πέμπειν), atque ex tanto ejus evangelium praedicandi studio, ut omni cogitatione curaque in lectorum salutem incumbens etiam lectores propter praeclaros spiritus et magnitudinem fidei caritatisque magnopere laudatos (cap. I, 2: μεγάλων μὲν ὄντων καὶ πλουσίων τῶν τοῦ θεοῦ δικαιωμάτων εἰς ὑμῶς, ὑπερλίαν καὶ καθ' ὑπερβολὴν ὑπερευσραίνομαι ἐπὶ τοῖς μακαρίοις καὶ ἐνδόξοις ὑμῶν πνεύμασιν. οὕτως ἔμφυτον τῆς δωρεᾶς πνευματικῆς χάριν εἰλήσατε v. 4: καὶ πάντως ἀναγκάζομαι κἀγώ εἰς τὸ ἀγαπῶν ὑμῶς ὑπὲρ τὴν ψυχήν μου, ὅτι μεγάλη πίστις καὶ ἀγάπη ἐγκατοικεῖ ὑμῖν ἐν ἐλπίδι ζωῆς αὐτοῦ) multis adhortationibus admonent, ut iniquis illis temporibus in fide et caritate perseverent: cap. IV, 1-2, v. 9-14.

In comitatu et societate apostoli Pauli nostrae epistolae auctorem quondam fuisse, indicari mihi videtur cum ex ejus ratione dicendi et docendi (vid. supra) simillima apostoli Pauli tum maxime ex evidentissima institutionum convenientia cum epistolarum paulinarum. Patebit id conferenti hos inter se locos: ep. Barn. cap. I, 1-5 cum ep. ad Rom. cap. I, 7b-13; conferas potissimum: Barn. I, 1: Xalgere (Müller, pag. 53: Diese Grussform schliesst sich noch mehr an das profan-griechische zaloen an. die auch bei den ersten Christen die gewöhnliche war) vioi zai Ivyariges (coll. Gal. IV, 19) cum Act. XV, 23: γράψαντες δια χειρός αύτων (coll. v. 22) τάδε Οί απόστολοι . . . . τοΐς ... adelugois tois es eduar yalgen (coll. Jac. I, 1; Math. XXVIII, 9); conferas Barn. I, 3\*: Sid zai µallov ovyyalow inavto (coll. v. 2: ύπερλίαν και καθ' ύπερβολήν ύπερευφραίνομαι κ. τ. λ. Müller pag. 54: Es ist noch ganz nach der Art apostolischer Briefe, mit der Freude zu beginnen, die überhaupt bei allem Ernste der Warnung im ganzen Briefe vorherrscht; cf. Act. XI, 22 et 23 et Bar. I, 8; XXI, 9 cum I. Joh. I, 4) *ilation coofficae*, öre άληθώς βλέπω έν ύμιν έκκεχυμένον άπό του πλουσίου της άγάπης κυρίου πνείμα έφ' ύμας. v. 4: και πάντως αναγκάζομαι κάγω (qua voco κάγώ nescio an dixerit: quum praesentem me vos docere non licuerit (coll. v.  $3_b$ ), ut apostolus Paulus aliique apostoli ita et equidem litteris meum vestri amorem vobis eloqui volui cf. v. 5: έσπούδασα κατά μικρόν ύμιν πέμπειν ίνα κ. τ. λ. et Volkm. monument. vetust. pag. 5: xảycó sc. sicuti alii doctores, qui vos cognoverunt et de vobis scripserunt, ut Paulus ad Rom. 1, 8 sq.) εἰς τὸ ἀγαπῶν ὑμῶς ὑπὲρ τήν ψυχήν μου, ότι μεγάλη πίστις και άγάπη έγκατοικεί ύμιν έν έλπίδι ζωής αὐτοῦ (coll. I. Cor. XIII, 13) cum Rom. I, 8 (coll. I. Cor. I, 4-7 et II. Thess. I, 3); conferas Barn. I, 3b et v. 5 cum Rom. I, 10 sq. Conferas Barn. II, 1: Huegov our our our morngow και αύτου του άντενεργούντος έχοντος την έξουσίαν, όφείλομεν έαυτοϊς προσέχοντες εκζητεϊν τα δικαιώματα κυρίου cum Ephes. V, 16 et 17. Conferas Barn. II, 4 sq.: πεφανέρωχεν γάρ ήμιν διά πάντων τών προφητών, ότι ούτε θυσιών ούτε όλοχαυτωμάτων ούτε προσφορών χρήζει, λέγων ότι μέν Τί μοι πληθος των θυσιών ύμων κ. τ. λ. τας νεομηνίας ύμων και τα σάββατα ούκ ανέγομαι· νηστείαν και άργίαν και τας έορτας ύμων μισει ή ψυχή μου ταυτα ουν κατήρησεν (cf. Rom. III, 31), ίνα ό καινός νόμος τοῦ κυρίου ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ (cf. Gal. VI, 2; Rom. XII, 2) ἄνευ ζυγοῦ ἀνάγκης ὤν (cf. Act. XV, 10; Gal. V, 1), μή ανθρωποποίητον έχη την προσφοράν cum Colos. II, 16 sq.: μή ούν τις ύμας πρινέτω έν βρώσει η έν πόσει η έν μέρει έορτης η νουμη-νίας η σαββάτων (cf. v. 20-24; Gal. IV, 9 sq.; Rom. cap. XIV et Hebr. IX, 8-15); conferas Barn. II, 10: 9vola 20 9eo xapδία συντετριμμένη, όσμη εύωδίας τῷ χυρίφ χαρδία δοξάζουσα τον πεπλαzóra avin cum Rom. XII. 1. Conferas Barn. III. 6: els rouro ουν, αδελφοί, ό μαχρόθυμος προβλέψας, ώς έν άχεραιοσύνη πιστεύσει ό λαός, δν ήτοιμασεν έν το ήγαπημένο αυτού, προεφανέρωσεν ήμιν κ. τ. λ. cum Ephes. I, 5-6. Conferas Barn. IV, 3: els rovro yag o deοπότης συντέτμηχεν τους καιρούς και τας ήμερας, ίνα ταχύνη ο ήγαπημέ-νος αυτού και έπι την κληρονομίαν ήξη cum Marc. XIII, 20: και εί μή χύριος έχολόβωσε τας ήμερας, ούχ αν εσώθη πάσα σάρξ άλλα δια τους έκλεκτούς, ούς έξελέξατο, έκολόβωσε τας ήμέρας coll. v. 14; conferas Barn. IV, 9 sq. cum Ephes. VI, 11-13. Conferas Barn. IV, 10: μή καθ' έαυτούς ένδύνοντες μονάζετε ώς ήδη δεδικαιωμένοι (cf. Gal. ΙΙ, 16), αλλ' έπι το αυτό συνερχόμενοι συνζητείτε περί του χοινή συμφέροντος cum I. Cor. XI, 19 et 20: δει γάρ και αιρέσεις έν ύμιν εξναι, ίνα οι δόχιμοι φανεροί γένωνται έν ύμιν. συνερχομένων ουν ύμων έπι το αυτό x. τ. λ. Conferas Barn. IV, 11: γενώμεθα πνευματικοί cum Gal. V, 16 (coll. v. 18); conf. Barn. IV, 11: yevoue9a vaos τέλειος τῷ θεῷ (coll. XVI, 6-10) cum I. Cor. III, 16-17 (coll. I. Cor. VI. 19-20). Conferas Barn. IV, 12: δ χύριος απροσωπολήπτως (cf. Rom. II, 11; I. Petr. I, 17) κρινεί τον κόσμον. ἕκαστος, καθώς έποίησεν, κομιεϊται, έαν ή άγαθός, ή δικαιοσύνη αύτοῦ προηγήσεται αύτοῦ· ἐάν ἦ πονηρός, ὁ μισθὸς τῆς πονηρίας ἔμπροσθεν αύτου cum Rom. II, 6 sq.: δς παραδώσει έκάστω κατά τα έργα αύτοι x. τ. λ. et II. Cor. V, 10: τους γάρ πάντας ήμας φανερωθήναι δεί έμπροσθεν του βήματος του Χριστού, ίνα χομίσηται έχαστος τα διά του σώματος, πρός ά έπραξεν, είτε άγαθόν είτε κακόν; conferas Barn. IV, 13: προσέχωμεν, ίνα μήποτε έπαναπαυόμενοι ώς κλητρί έπικαθυπνώσωμεν ταις άμαρτίαις ήμων cum Rom. XIII, 11 (coll. Ephes. V, 14; I. Thess. V, 5 sq.). Conferas Barn. XIII, 1 sa.: "Ιδωμεν ούν ει ούτος λαός κληρονομει ή ό πρωτος, και ει ή διαθήκη είς ήμας η είς έκείνους κ. τ. λ. ν. 6: βλέπετε, έπι τίνων τέθεικεν, τόν λαόν τουτον είναι πρωτον χαι της διαθήχης χληρονόμον cum Gal. III, 29: εί δι ύμεις Χριστού αρα του Άβραάμ σπέρμα εστέ xai xat' ἐπαγγελίαν xληgovóμοι (cf. Rom. IV, 13 et 14; Gal. IV, 1-7) et Gal. IV, 28: ήμεῖς δέ, ἀδελφοί, κατὰ Ίσαἀκ ἐπαγγελίας τέχνα ἐσμέν (coll. 21 sq.); conferas Barn. XIII, 7: τί οῦν λέγει τῷ Άβραάμ, ὅτε μόνος πιστεύσας ἐτέθη εἰς διχαιοσύνην; Ἰδού τέθειχά σε, Ἀβραάμ, πατέρα ἐθνῶν τῶν πιστευόντων δι' α΄ χροβυστίας τῷ θεῷ cum Rom. IV, 3 sq.: τί γὰρ ή γραφή λέγει; Έπίστευσε δε Άβραάμ τῷ θεῷ καί ελογίσθη αὐτῷ είς δικαιοσύνην γ. 11<sup>6</sup>: είς τὸ είναι αὐτὸν πατέρα πάντων τῶν πιστευόντων δι' άκροβυστίας, είς τὸ λογισθηναι καὶ αὐτοῦς τὴν διχαιοσύνην (coll. Gal. III, 6 sq.). Conferas Barn.

XIV, 1 sq.: Ναί. άλλα την διαθήχην ην ωμοσεν τοις πατράσι δούναι τῷ λαῷ, εἰ δέδωχεν, ζητῶμεν χ. τ. λ. γ. 4: αὐτὸς δὲ ὁ χύριος ήμιν έδωχεν είς λαόν χληρονομίας, δι' ήμας ύπομείνας χ. τ. λ. cum Rom. XV, 8: conf. Barn. XIV, 7-9 cum Rom. XV, 9-13; conf. Barn. XIV, 5: 6 είς τοῦτο ήτοιμάσθη, ίνα αὐτὸς φανείς τὰς ἦδη δεδαπανημένας ήμῶν χαρδίας τῷ θανάτφ καὶ παραδεδομένας τῆ τῆς πλάνης ἀνομία λυτρωσάμενος ἐκ τοῦ σκότους διάθηται έν ήμιν διαθήκην λόγφ (coll. XIX, 2) cum Colos. I, 13 et 14 (coll. Eph. I, 7). Conferas Barn. XIV, 7: zal čômzá σε εἰς διαθήχην γένους, εἰς φῶς ἐθνῶν, ἀνοῖξαι ἀφθαλμούς τυφλῶν κ. τ. λ. cum Act. XXVI, 17 et 18: ἐξαιφούμενός σε (80. Παύλον) έκ τοῦ λαοῦ καὶ τῶν έθνῶν, εἰς οῦς ἐγώ σε ἀποστέλλω, ἀνοϊξαι όφθαλμούς αὐτῶν, τοῦ ἐπιστρέψαι ἀπὸ σχότους εἰς φῶς καλ της έξουσίας του σατανά έπι τον θεόν κ. τ. λ. Conferas Barn. ΧΙΥ, 9: πάλιν ό προφήτης λέγει Πνεύμα χυρίου έπ' έμέ, ου είνεχεν έχρισέν με, εύαγγελίσασθαι πτωγοίς x. τ. λ. cum iisdem verbis citatis Luc. IV, 18 et 19. Conferas Barn. XV, 5: Orav Elswir & vios αύτοῦ καταργήσει τὸν καιρὸν τοῦ ἀνόμου καὶ κρινεῖ τοὺς ἀσεβεῖς καὶ άλλάξει τον ηλιον και την σελήνην και τους άστέρας, τότε καλώς καταπαύσεται έν τη ήμέρα τη έβδόμη cum Marc XIII, 24-26 (coll. Luc. XXI, 25-27; Act. II, 20; Hebr. IV, 4 sq.). Conferas Barn. XVL, 2: σχεδόν γάς ώς τα έθνη άφιέςωσαν αὐτόν ἐν τφι ναφι. ἀλλά πῶς λέγει χύριος καταργών αυτόν; μάθετε Τίς εμετρησεν τον ουρανόν σπιθαμή. η τις την γην δρακι; ούκ έγω; λέγει κύριος. Ο ούρανός μοι θρόνος, ή δε γη ύποπόδιον τῶν ποδῶν μου ποῖον οἶχον οἰχοδομήσετέ μοι; ἢ τίς τόπος τῆς χαταπαύσεώς μου; cum Act. VII, 48-50: άλλ' ούχ ό ύψιστος έν χειζοποιήτοις (cf. Barn. XVI, 7) κατοικεί καθώς ό προφήτης λέγει Ο ουρανός μοι θρόνος, ή δε γή ύποπόδιον τῶν ποδών μου ποῖον οἶχον κ. τ. λ. Conferas Barn. XVI, 6 sq.: Ζητήσωμεν ουν, εί έστιν ναός θεοῦ. έστιν Όπου αὐτός λέγει ποιείν και καταρτίζειν. γέγραπται γάρ Και έσται της έβδομάδος συντελουμένης οίκοδομηθήσεται ναός θεου ενδόξως επί τῷ ονόματι κυρίου κ. τ. λ. ν. 10: τουτ έστιν πνευματικός ναός olzoδoμoύμενος τφ χυρίφ cum Ephes. II, 21 et 22: έν φ (sc. Χριστφ) πάσα ή οίχοδομή συναρμολουμένη αύξει είς ναόν άγιον έν χυρίφ, έν φ και ύμεις συνοικοδομείσθε είς κατοικητήριον του θεου έν πνεύματι (cf. Barn. XVI, 7: πρό τοῦ ἡμῶς πιστεῦσαι τῷ Ξεῷ ην ήμων το κατοικητήριον τής καρδίας φθαρτόν και άσθενές cf. supra). Conferas Barn. XVI, 8: λαβόντες την αφεσιν των άμαρτιων και έλπισαντες έπι το όνομα χυρίου έγενόμετα χαινοί, πάλιν έξ άρχης χτιζόμενοι et v. 10: δ γάρ ποθών σωθηναι βλέπει ούκ εls τον ανθρωπον, άλλα είς τον έν αύτφ κατοικούντα και λαλούντα κ. τ. λ. cum II. Cor. V, 16 et 17. Conferas Barn. XVI, 8 et 9: οἰκοδομηθήσεται δὲ ἐπὶ τῷ ὀνόματι χυρίου. προσέχετε, ϊνα ὁ ναὸς τοῦ θεοῦ ἐνδόζως οἰχοδομηθη x. τ. λ. διό έν τῷ κατοικηρίφ ήμῶν ἀληθῶς ὁ θεὸς κατοικεῖ ἐν ἡμῶν κ. τ. λ. αυτός εν ήμιν προφητεύων, αυτός εν ήμιν κατοικών κ. τ. λ. cum II. Cor. VI, 16 (coll. I. Cor. III, 16). Conferas Barn. XVIII, 1: Όδοι δύο είσιν διδαχής και έξουσίας ή τε του φωτός και ή του σκότους cum Rom. XIII, 12: αποθώμεθα οιν τα έργα του σκό-

τους καλ ενδυσώμεθα τα ὅπλα τοῦ φωτός (coll. Ephes. V, 11). ---Conferas Barn. capp. XIX. et XX cum Rom. XII. et XIII; Gal. V, 13-VI, 10; Éphes. IV, 22 sq.; Colos. III; I. Thess. IV et V. Conferas Barn. XXI, 1: Καλόν ουν έστιν, μαθόντα τα δικαιώματα τοῦ κυρίου, ὅσα προγέγραπται, ἐν τούτοις περιπατεῖν. ό γάο ταύτα ποιών έν τη βασιλεία του θεού δοξασθήσεται ό ξχεινα ξχλεγόμενος μετά των ξργων αύτου συναπολειται cum Gal. V, 21: α προλέγω ύμιν, καθώς και προείπον, ότι οι τα τοιαύτα πράσσοντες βασιλείαν θεοῦ οὐ χληρονομήσουσιν et Rom. Ι, 32: δίτινες τό διχαίωμα τοῦ θεοῦ ἐπιγνόντες, ὅτι οἱ τά τοιαύτα πράσσοντες άξιοι θανάτου είσιν κ. τ. λ. (coll. I. Cor. VI, 9 et Ephes. V, 5). Conferas Barn. XXI, 3: εγγύς γαφ ή ήμεφα, εν ή συναπολεδιαι πάντα τῷ πονηφῷ. εγγύς δ χύφιος zal & modos autou cum Philip. IV, 5: & xúgios eryús et Rom. XIII, 11 (coll. I. Thess. IV, 15; Hebr. X, 37; Apoc. XXII, 11). Conferas Barn. XXI. 5: & de Seos, & tou navids xoopou xupleview, δώη ύμιν σοφίαν, σύνεσιν, έπιστήμην, γνώσιν των δικαιωμάτων αύτου, έν ύπομονη cum Ephes. I, 17 et Col. I, 96 sq. Conferas Barn. XXI, 6: γίνεσθε δε θεοδίδαχτοι, εχητοῦντες τι ζητει ό χόριος ἀφ ύμῶν cum I. Thess. IV, 9: αὐτοὶ γὰρ ὑμεῖς θεοδίδαπτοί ἐστε εἰς τὸ ἀγαπᾶν ἀλλήλους (coll. Joh. VI, 45). Conferas Barn. XXI, 9: δ κύριος τῆς δόξης καὶ πάσης χάριτος μετὰ τοῦ πνεύ-ματος ὑμῶν. ἀμήν. cum Gal. VI, 18: ἡ χάρις τοῦ κυρίου ήμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ μετὰ τοῦ πνεύματος ὑμῶν, ἀδελφοί. άμήν.

Quae evidentissima convenientia cum Pauli doctrina et argumentandi ratione quum *in sola ea quam genuinam ducimus epistolae parte* inveniatur, atque haec pars minime imitatione ex epistolis paulinis expressa videatur, sed *propria et singulari natura emineat*, habemus, cur putemus, hanc genuinam epistolae partem a comite quodam et socio apostoli Pauli conscriptam esse.

Quibus de causis nobis confidentibus, genuinam Barnabae epistolae partem eandem esse epistolam, quam a Bernaba apostolo compositam esse traditum est, persuasum est, hanc epistolam, quum sit digna, quae in canonem librorum novi testamenti recipiatur, receptam fuisse, si non interpolata fuisset.

## Corrigenda.

4

| <b>D</b> | 0          | 1:       | 04               | muster lan studen                            | Der                                     | 50   | 1:          | 69       | at 04 Warmanian lan                                |
|----------|------------|----------|------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------|------|-------------|----------|----------------------------------------------------|
| rag.     | å          | no.      | -19              | αγάπη leg. άγάπη<br>υμιν leg. υμιν           | rag                                     | . 02 | IID.        | 40       | et 24 Vespasian leg.                               |
| "        | J          | **       | 12               |                                              |                                         |      |             |          | Vespasiani                                         |
|          | 10         | **       | 22               | α້ຫະຜັ leg. ແຫ້ະຜື                           | •                                       | 53   | **          | 24<br>17 | pap. leg. pag.                                     |
| **       | 10         | "        | 40               | ຖຸມເຈັ leg. ຖຸມເຈັ                           | "                                       | 90   | n           | 96       | Every, (cf. leg. Every, cf.                        |
|          |            | n        | 41               |                                              |                                         | •    | <b>n</b> .  |          | constiduendum leg. con-<br>stituendum              |
|          |            |          | #1               | δ leg. δ. διαδήχη leg.<br>διαθήχη            |                                         |      |             |          | exmedio leg. ex medio                              |
|          | 12         |          | 1                | our leg. our                                 |                                         | 54   | **          | 19       | 22, 36 et                                          |
| 39       | 18         | n        | 20               | αναποδόσεως leg. αντα-                       | n                                       | 55   | **          | 23       | 36 NUDER 100 NUDER                                 |
| n        | 10         | 37       | 04               | παδόσεως                                     | n                                       | ~    | "           |          | <u>קרְמָי</u> א leg קרְמֵיא 36                     |
|          |            |          | 37               | αύτου leg. αύτοῦ                             |                                         |      | n           | 5        | <b>הַדָּוּלָה</b> leg. הָ <b>דִוּל</b> ָה          |
|          |            | **       | 38               | ή leg. ή                                     |                                         |      |             |          | 11, 13, 14 רי leg. די                              |
|          |            | **       | 44               | σύνεσις leg. σύνεσις                         |                                         |      | <b>57</b> . |          | • •                                                |
| -        | 14         | n<br>n   | 2                | μτ <b>χρόν</b> leg. μιχρόν                   |                                         |      | "           | э,       | ַקָרָמֶיה leg. קרָמֵיה 11, 19                      |
| "<br>"   | 16         |          | 8                | et 9 interjectio leg.                        |                                         |      | n           |          | קרמה leg. קרמה                                     |
| "        |            |          |                  | interjecto                                   |                                         |      |             |          |                                                    |
| "        | 17         | n        | 6                | πρεπει leg. πρέπει                           |                                         |      | n           | 19,      | <u>קרמיהא ופסו קרמיהא 28</u>                       |
|          |            |          | 9                | μίκουν leg. μικρον                           | Ξ,                                      |      | ,           | 15       | TETEDTON leg. TETADTON                             |
| "        | 18         | <br>n    | 42               | necessarium leg. neces-                      |                                         |      | ກ່          | 16       | διαφορον leg. διαφορον                             |
|          |            |          |                  | sariam                                       |                                         |      | <i>n</i>    | 25       | אָחָרין leg. אָחָרין                               |
| **       | 20         | <b>n</b> | 18               | ฉข้тоบ leg. ฉข้то <b>ย</b> ั                 |                                         | 59   |             | 8        | Blenen log Blenera                                 |
| n        | 21         | *        | 86               | conferatur leg. confe-                       | 77                                      | 61   | n           | 23       | βλέπεηαι leg. βλέπεται<br>καία υτοί leg. καί αυτοί |
|          | ••         |          | _                | rantur                                       | n                                       | 63   | *           | 7        | $\pi\omega_s$ leg. $\pi\omega_s$                   |
| "        | <b>2</b> 3 | "        | _5               | Μανσεως leg. Μωνσέως                         | n                                       |      | r           | 12       | έίδωλολατρείας leg. ε                              |
|          |            | "        | 15               | "อ้เลอท์หทุ" leg. "อ้เล-                     |                                         |      | 7           |          | δωλολατρείας                                       |
|          | ~          |          |                  | θήχη"                                        |                                         | 64   | -           | 15       | ล้งลเรอชื่อแอขังเง 1. ลังอ                         |
| "        | 24         | **       |                  | omitt. vocem: haec                           | **                                      |      | n           |          | ποδομούσιν                                         |
| n        | 27         | n        | 10               | judicavit leg. indicavit                     | n                                       | 65   | "           | 45       | apite leg. capite                                  |
| "        | 81         | ຸກ       | 00               | rour leg. rour                               | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 67   | <i>"</i>    | 16       | Epistola leg. Epiștolae                            |
|          | <b>3</b> 2 |          | - <b>20</b><br>0 | alidu leg. aliud<br>niorevorti 1. niorevorti | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 70   | "           | 24       | לטבות leg. לטבות                                   |
| 30       | 02         | n        |                  |                                              |                                         |      |             |          |                                                    |
|          | 88         | n        | 14               | τεθεικά leg. τέθεικά<br>locum leg. loco      |                                         |      | 'n          |          | שׁרֵד leg. שׁרֵר                                   |
| 77       | 00         | "        | 37               | miserat leg. misereat                        | •                                       |      | n           | 83       | ונרָמו leg. ונרָמו et pro                          |
|          | 35         | "        | 44               | άνθρωπως leg. άνθρωπος                       |                                         |      |             |          |                                                    |
| "        | 38         | "        | - 9              | vlós leg. viðr                               |                                         |      |             |          | וְנָרַמּוֹ leg. וְנָרַמּוֹ                         |
| <b>n</b> | 39         |          | 47               | mimus leg. minus                             |                                         |      | n           | 34       | leg, רָמָם et pro                                  |
| <b>n</b> | 40         | 39<br>77 | 23               | ori leg. öri                                 |                                         |      |             |          | נרמו leg. נרמו                                     |
| "        | 49         |          | 1                | oux leg. our                                 |                                         |      |             | 05       |                                                    |
|          | 52         |          | 23               | essei leg. esse                              |                                         |      | "           | 30       | נר leg. <u>נ</u> ר                                 |
| -        | -          | "        |                  |                                              | •                                       |      |             |          | <u>.</u>                                           |

Brunsvigae, typis M. Bruhnii.

.

٠

÷.

.

۰.

÷

•

•

• •

• • • • • · . .



